# COLLECTED PAPERS

(Studies in Tamil Culture)

o∗r cabboli

NATANA. KASINATHAN
Director, Department of Archaeology

Published by

STATE DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY
MADRAS-600 113
1994

First Edition 1994 Publication No. 125

No. of Copies 500



306.089948 XAS

COLLECTED PAPERS
(Studies in Tamil Culture)

By

NATANA. KASINATHAN DIRECTOR

Price: Rs. 24

Printed and Published by
STATE DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY
MADRAS 600 113.

#### **FOREWORD**

Natana Kasinathan has grown and gained experience with, the State Department of Archaeology he now heads as the Director. This is a collection of ten articles of his on varied aspects of Tamil history and culture. Three papers (items 2, 8 and 9) present the interesting results of archaeological excavations and finds at Alangulam and off-shore exploration at Poompuhar. They confirm the Roman contact with the South eastern coast of Tamil Nadu.

Two are interesting copper plates, one belonging to the reign of Rajendra Cola-I from Esalam, and four others of a much later date.

The form confirms to the pattern of Chola copper plates but in its grant-content as conveyed by the Nattar the plates raise a few important aspects which will merit further investigation.

The remaining five deal with preservation of Sculptures and idols, child birth, and the temples for Sun God and the historical vestiges of Nagai Quaid-e-Milleth District and the concept of Sakti. These bring out additional information on the aspects touched. They also stretch the area of investigation to Tamil literature and temple building and oceanography.

Natana Kasinathan has drawn from a wide variety of historical source-material, archaeological remains, inscriptions and literature besides agamas and other works on rituals. I commend this volume with pleasure to scholars who will find them to be stimulating. It will be of great interest to those working on the themes touched upon in these papers.

#### R. TIRUMALAI

#### PREFACE

This work is a collection of articles written by me on different occasions. All of them were presented in seminars held in various places under the auspices of different organisations except the first. I thank these organisations for the permisson granted to me to publish these articles in this book. The first article is a new one written recently while the rest have been contributed in the following seminars.

- 1) Two Roman coins from Alagankulam Excavation
- 2) Preservation of sculptures in Ancient Tamilnadu
- 3) Child birth in Ancient Tamilnadu
- 4) Temple for the Sun God
- 5) Historical remains in the Nagai Quaid-e-Millath District
- 6) The concept of Sakthi Cult in Tamilnadu
- 7) Alagunkuam, an ancient Seaport

Second Annual Conference of South Indian numismatics held at Thiruvananthapuram

Seminar on conservation of Archaeological objects, held at Lucknow, U.P.

Congress of maternity Doctors held at Madras

Seminar of Temples held at Sanskrit College, Madras

Seminar on Nagai Quaid-e-Millath District, held at Poraiyar

Paper prepared for presentation in the seminar of Sakthi to be held at Madurai Kamaraj University, Madurai

Fourth Indian Conference of Marine Archaeology of Indian Ocean Countries held at Visakhapatnam 8) Off shore exploration at Pumpuhar

Workshop on Marine Archaeology held at Tiruvananthapuram.

9) Four Copper Plates of Tenkasi

XX Annual Congress of the Epigraphical Society of India, held at Bangalore.

All the above articles try to throw some fresh light on Tamil Culture. This book is one of our publications in view of the VIII International Conference-Seminar of Tamil Studies. We hope that it would be highly welcomed by the scholars, as well as commeners for understanding atleast a little part of the vast cultural heritage of Tamils.

I owe my gratitude to the Honourable Chief Minister of Tamilnadu Puratchitalaivi, Dr. J. Jayalalitha Honourable Thiru. K. Ponnusamy, M.Sc. B.L. Minister Thiru S. P. Elangovan, I.A.S. Secretary, Tamil Developmentculture Department; Thiru Irai Anbu I.A.S. Special officer for Tamil Conference for having given their consent to release this book as one of the Publications on the accasion of the VIII International Conference - Seminar of Tamil Studies, I am thankful to Dr. P. Shanmugam, Reader Department of Ancient History and Archaeology University of Madras gone through the articles in manuscript form. Thirumathi Dr. N. Marxia Gandhi, Assistant Superintending Epigraphist for the check of the texts of Tenkasi copper Thirumathi R. Vasantha Kalyani. Epigraphist, having assisted me in deciphering the Esalam copper plates of Rajendra Chola and in checking the foot notes of the articles. the staff of the My thanks due to are especially Thiru A. Aranganathan and section. Thiru M. Srinivasan Foremen for the neat printing in short notice.

> NATANA. KASINATHAN Director of Archaeology

# **CONTENTS**

| 1.  | ESALAM COPPER PLATES OF RAJENDRA CHOLA-I                 | • • • | 1  |
|-----|----------------------------------------------------------|-------|----|
| 2.  | Two Roman Coins from Alagankulam Excavation              |       | 31 |
| 3.  | Preservation of Sculptures                               | •••   |    |
|     | IN ANCIENT TAMILNADU                                     | • • • | 35 |
| 4.  | CHILD BIRTH IN ANCIENT TAMILNADU                         | • • • | 41 |
| 5.  | Temples for the Sun God                                  | • • • | 44 |
| 6.  | HISTORICAL REMAINS IN THE NAGAI QUAID-E-MILLETH DISTRICT | • . • | 52 |
| 7.  | THE CONCEPT OF SAKTI IN TAMILNADU                        | •••   | 60 |
| 8.  | Alagankulam, an<br>Ancient Seaport of Pandyas            | •••   | 68 |
| 9.  | OFF SHORE EXPLORATION AT POOMPUHAR                       | • • • | 75 |
| 10. | FOUR COPPER PLATES OF TENKASI                            | • • • | 80 |

# ESALAM COPPER PLATES OF RAJENDRA CHOLA-I

The set of copper-plates, accidentally unearthed in the year 1987 from the premises of the Siva temple, Esalam, a small village in Villupuram Ramasamy Padayatchiyar District and brought to the notice of Tamilnadu State Department of Archaeology, belongs to Rajendra Chola I of Chola dynasty.

It consists of 15 plates measuring to 34 cm length and 16.5 cm breadth. The royal seal is found embossed and soldered with a big ring which runs through all the plates. The seal bears the figures of tiger, two fishes, bow, boar and the chāmaras, umbrella, swastika and chakra. The chakra is believed to be representing the king's independent sovereign authority over a vast empire (Chakravarthi).1

The legend found in Sanskrit language and in grantha character, written on the periphery of the seal is as follows:

"Rājad-rājanya-makuta-śṛēṇi-ratnēsu śāsanam, Ētad Rājēndra Chōlasya Parakēsarivarmaṇah"

As usual this set also has two parts, the first part being written in Sanskrit language and in Grantha characters, the second part is in Tamil language and in Tamil script. The Sanskrit portion is written on four plates while the Tamil portion is engraved on the rest

<sup>1.</sup> Dr. R. Nagaswamy, Bulletin DE l'Ecole Française, Tome LXXVI, p. 13

of the plates. All the plates are written on both sides. The Sanskrit portion of this charter delineats the pedigree of Rājēndra Chōla, the establishment of the Rāmēśvara temple at Eidār by the preceptor Sarvaśiva and the endowment made to it by the emperor. At the end of this part the names of the composer and the engraver are given. The Tamil portion has 345 lines which narrate the circumstances which caused the king to make this endowment while he was at Kānchipuram and the details of the donated lands.

The format of the Tamil portion is exactly similar to Karanthai copper plates<sup>2</sup> of the same king, Rājēndra Chōla I. The Tamil portion begins with the same title "Kōnērinmaikonḍāņ" and describes the gift made by the king on the tenth day of his twenty fourth regnal year to Nāttārs, Brahmadēyakkilavars and to the villages and towns which possess the lands of Dēvadānam, Pallicchandam, Kanimuṛrūttu, Vettapēru³, and Sālābhōgam.

The king made this endowment while he was taking bath in the palace of Kānchipuram, a town in Jayamkondachölamandalam. Having measured the lands of Jananāthacharuppēdimangalam of Vāvalūrnādu and Sri Rājarajaccharuppēdimangalam, a Taniyūr of Panaiyūr Nādu, it was found that the lands of Nannādu and Erappākkam were 90 Nilam and Mukkālē Mūniu mā Mūkkāni Araikkāni Muntirikaikkīl Nālu mākanikkīl araiyē nālu mā Kāni araikkāni after having deducted the lands of drinking water tank and its bund, stream, vadi

<sup>2.</sup> K. G. Krishnan, Karanthai Tamil Sangam Plates of Rajendra Chola I, Memoirs of the Archaeological Survey of India No 79, New Delhi, 1984.

<sup>3.</sup> May be taken as Vettapperu, the endowment made for performing Velvi i.e. Yajna

and channels, small river that irrigates the lake of Jananādaccharuppēdimangalam and Manimuttāru, Mādevar temple and its surroundings, its gardens, Piḍāri (Durga) temple and its surroundings, Ayyanar (Sasta) temple and its surroundings, garden of Ramisvaram temple, Kammānaccēri, Paraiccēri, waste land of cattle grazing, marshy and salty land etc.

The king gave the oral order stating that the total dues of 3400 kalams of paddy levied from Nannādu and Erappākkam alias Vikramachōlanallūr as permanent land tax from 15th regnal year of the king have been gifted as dēvadāna for daily offerings to the God of Tiruvirāmīsvaram temple, a stone temple, built by Sarvasiva Paṇḍithar, at Eithār a hamlet of Rājarājac-charuppēdimangalam, taniyur, a self governed village, of Panaiyūr Nādu.

After having completed the usual procedures, the king's oral order (titu) became the royal order (Tirumukam) with the endorsement of all the concerned officers such as Ōlaieludum, Ōlai Nāyagam, Naḍuviruk-kum, Karumamārāyum, Puravuvarittinaikkalam, Puravu varit tinaikalattuk kaṇkāni, Varippottakam, Mukavetti, Varippottakakkaṇakku, Pattōlai etc., in the 76th day of 24th regnal year. Then the king seems to have ordered his revenue officials to demarcate the gifted lands by making round the she elephant and by implanting boundary stones and milk bushes.

Finally on the 55th day of the regnal year 25th, the gift document (*Vivasthai*) was written demarcating the boundaries of the gifted land in detail. Other details regarding irrigation and cultivation of those lands and the ban on certain practices are also given.

The description of the lands and the places that are located within four boundaries of the gifted area is very interesting since it is more or less similar to the description found in Karanthai copper plates.

One important point that could be made understood from this charter is that the execution of a royal endowment seems to have passed through four stages. First stagewas the king's oral order, the second stage followed with the official procedure of drafting, checking, entering into the revenue records and the endorsement of the officers. The third stage was the issue of Tirumukam-written royal order-affixed with royal seal through an official to the gifted village where the official order was received with full honour by Nätträs by bowing their heads.

The fourth and final stage was the issue of Araiōlai, boundary document prepared by the Nāttars with the help of the revenue officials to the donee who was to enjoy the gifted land. In this case the donee was Thiruvirāmiśvaram Temple of Eithār which is known as Esālam at present. In the Araiōlai i.e. the boundary document it is found that all the important officials, the nāttars and other villagers signed their signatures as witnesses.

In this instance the oral order, issued in the 15th regnal year of the king, seems to have taken ten more years to get it issued as written order since it had been issued in the 25th regnal year after having followed the usual government procedures.

The text of the tamil portion is as follows4

<sup>4.</sup> I am thankful to Tmt. B. Vasanthakalyani, Epigraphist for having helped me in deciphering those plates.

# நான்காம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 01. ஸ்வஸ்திஸ்ரீ கோநேரின்மை
- 02. கொண்டான் ஜயங்கொ**ண்ட சோழ மண்ட**லத்துப் பனையூர் நா
- 03. ட்டு நாட்டார்க்கும் **ப்ரஹ்மதேயக்**கிழவர்க்குந் தேவதான பள்ளிச்
- 04. சந்தக் கணிமுற்றூட்டு வெட்ட**ப்பேற்றுப் ப**ழவறச் சாலாபோக

#### நான்காம் ஏடு - பின்பக்கம்

- ம் உள்ளிட்ட ஊர்களிலார்க்கும் நகரங்களிலார்க்கும் நமக்கு யாண்டு
- 06. இருபத்து நாலாவ**து** நா**ள்** பத்தினால் ஜயங்கொண்ட சோழ மண்
- 07. டலத்து எயிற் கோட்டத்து நகரங் காஞ்சிபுரத்து நம் வீட்டினுள்ளால் நா
- 08. ம் குளிக்குமிடத்துத் தானஞ் செய்யாவிருந்து பனையூர் நாட்டுத் தனியூர்
- 09. ஸ்ரீ ராஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலமும் இந்நாட்டு வாவலூர் நாட்டு ஜநநாதச்
- 10. சருப்பேதி மங்கலமும் நிலமளக்கிற **இ**டத்து தங்களில் காத[த்து]
- 11. றவாய் வேறளந்த நன்நாடும் ஏர்ப்பாக்கமுமான விக்கிரமசோ
- 13. மா முந்திரிகைக் கீழ் **இரண்டு மா முக்கா**ணி முந்திரிகை கீழ் ஒன்
- பதின் மாக்காணி அரைக்காணியில் ஊர் இருக்கைநிலன் மூன்றே ஆறு மாவி

- 15. <sub>ந்</sub> கீழ் எட்டு மாக்காணி அரைக் காணிக் கீழ் மாகாணியும் ஊருணிக்குளமும்
- 16. கரையும் ஓடையும் நிலன் ஒன்றே முக்காலே மாகாணி முந்திரிகைக் கீழ் இ
- ரண்டு மா முக்காணி அரைக்காணிக் கீழ் காலும், வதி வாய்க்கால்களால் நிலன்
- மூன்றே எழுமா வரை அரைக்காணி முந்திரிகைக்கீழ் எட்டுமா முக்காணி

# ஐந்தாம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 19. க்கீழ் ஆறுமாக்காணியுஞ் ஜனநாதச் சருப்பேதி மங்கலத்து ஏரிக்கு பாயும்
- 20. சிற்றாற்றாலும் மணிமுத்**தாற்றாலும் நில**ன் நாலே முக்காலே ஒ**ரு**மாவ**ரை மு**
- ந்திரிகைக் கீழ் ஆறுமாக்காணி முந்திரிகைக்கீழ் இருமாவரை யும் இவ்வூர்
- 22. ஐ**ந்த**ளி மாதேவர் ஸ்ரீகோயிலுந் திருமுற்றமும் திரு ந**ந்த** வனமும் நிலன் நாலுமா
- 23. க்காணி முந்திரிகைக் கீழ் அரையே மூன்று மா முக்காணியும் பிடாரியார் ஸ்ரீ
- 24. கோயிலுந் திரு முற்றமும் நிலன் ஒருமாவரை அரைக்காணி முந்தி
- 25. ரிகைக்கீழ் முக்காலே இருமா வரையும் ஐய்யனார் ஸ்ரீகோயி அந்
- 26. திருமுற்றமும் நிலன் முக்காணி முந்திரிகைக்கீழ் முக்காலே மூன்று
- 27. **மா** முக்காணியும் ஸ்ரீராஜராஜச் சர<mark>ுப்பேதி மங்கலத்துப்</mark> பிடாகை எ
- 28. ய்தாரில் திருவிராமீஸ்வரமுடைய மாதேவர் திரு நந்தவந**ம்** நிலன் அ**ரையே மூன்று மா**

- 29. முக்காணி அரைக்காணி முந்திரிகையும் கம்மாணசேரி நிலன் மூன்று மாக்காணி
- 30. அரைக்காணி முந்திரிகைக்கீழ் முக்காலும் பறைச்சேரி நிலுன் மூன்று மாக்கா
- 31. ணி அரைக்காணி முந்திரிகைக் கீழ் முக்காலுங் கன்று மேய் பாழ் நிலன் இரண்
- 32. டே ஒரு ம்ா முக்காணி முந்திரிகையுஞ் சுடுகாடு நிலன் மூன்று மாக்காணி அ

# ஐந்தாம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 33. ரைக் காணி முந்திரிகைக் கீழ் முக்காலுஞ் ஜநநாதச் ச**ருப்**பேதி மங்கலத்து ஏரிநீ**ர்** கே
- 34. காவை நிலன் ஒன்றே ஆறு மாவரைக் காணிக் கீழ் இருமா வரையும் களரும் உவரு
- 35 ம் நிலன் அரையே அரைமாவரைக்காணிக் கீழ் அரையே நான்மாவரை அரை
- 36 க்காணி முந்திரிகையு<mark>ம் ஆக நீங்கும் நிலன் பதிநெட்டே</mark> முக்காலே ஒரு மாவகை
- 37. ர முந்திரிகைக்கீழ் முக்காலே மும்மாவரைக்கீழ் முக்கால் நீக்கி ஏரி நீர் பாய்ந்து
- 38. ம் ஏத்தம் இறைத்தும் இரு பூவிளையும் நில**ன் எட்டே** காணிக் கீழ் அ
- 39. ரையும் ஏரி நீர் பாய்ந்து ஒரு பூ விளையும்நிலன் ஐம்பத் தொன்ப
- 40. தே காலே அரைமா முந்திரிகைக் கீழ் மூன்றுமா முக்காணி முந்திரி
- 41. கக்கீழ் முக்காலே மாகாணியும் வரகும் எள்ளும் கொள்ளுந் துவ
- 42. ரையும் உள்ளிட்டுப் புன்செய் விளையு**ம்** நிலன் இருபத்து மூன்ற**ரை**யே மூன்று

- 43. மா முந்திரிகைக் கீழ் அரையே காணி அரைக்காணிக் கீழ் முக்காலே மூன்று மா
- வரைக்காணியும் ஆக நிலன் தொண்ணூறே முக்காலே மூன்று மா முக்காணி அ
- **45. ரைக்காணி** முந்திரிகைக்கீழ் நாலு மாக்காணிக் கீழ் அரையே நாலு மாக்காணி
- அரைக்காணியினால் யாண்டு பதினைஞ்சாவது இறை கட்டி முதலான நெ

#### ஆறாம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 47. ல்லு மூவாயிரத்து நானூற்றுக் கலமும் யாண்டு பதினைஞ் சாவது முதல்
- 48. காணிக் கடநாய் ஆட்டாண்டு தோறும் நின்றிறையாய் இறுப்பதாக இறை க
- 49. ட்டி இவ்வூர் பனையூர் நாட்டு தநியூர் ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலத்துப் பிடா
- 50. கை எய்தாரில் நம் உடையார் சர்வசிவபண்டிதர் எடுப்பித் தருளின திருக்கற்ற
- 51. ளி திருவிராமீஸ்வரமுடைய மாதேவர்க்கு வேண்டும் நிவந்தங் களுக்கு இறுப்ப
- **52.** தா**க** நமக்கு <mark>யாண்டு ப</mark>தினைஞ்சாவ**து** முதல் தேவதானமாக வரி
- 53. யிலிட்டுக் குடுக்கவென்று நாஞ் சொல்ல நம் ஓலை எழுதும் அரு
- 54. மொழிதேவ வளநாட்டு அளநாட்டு மும்மடி சோழ நல்லூர் கிழவ
- 55. ந் சிங்கானை மும்முடி சோழன் எழுத்தினாலும் ஒலை நாய
- 56. **கங் கங்கை** கொண்ட சோழபுரத்து ராஜ விச்சாதிரப் பெருந் தெருவி**ல் சோ**ன

- 57. கன் சாவூர் பரஞ்சோதியான ராஜே**ந்திர்** சோழக்கன் **திருவப்** பேர் அரயனுங் கே
- 58. காவநாச்சநான கங்கைகொண்[ட] சோழ அணிமுரி நாடாழ்வானும் உய்யக்கொண்
- 59. டார் வளநாட்டு வெண்ணாட்டு கேரளாந்த்கச் சருப்பேதி மங்கலத்து நாரக்கண் மார
- 60. ரயன் அருமொழியான உத்தம் சோழ் மாராயனும் இந்நாட்டுத் திருவ

### ஆறாம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 61. ழுந்தூர் நாட்டு துள்ாருடையான் நாராயணன் எடுத்த பாதமான உத்தம
- 62. சாழச் சாழகோனும் ஒ**ப்பிட்டுப் பு**குந்த தீட்டி<del>ன்</del> படியேய் வரியிலிட்டுக் ெ
- 63. காள்க வென்று உய்யக் கொண்டார் வளநாட்டு வெண் ணாட்டு கேரளாந்தகச்
- 64. சருப்பேதி மங்கலத்து நாரக்கண் மாராயன் ஜகநாதநான ராஜேந்திரசோழப்ர
- 65. ஹ்**மாதி** ராஜந் சொல்ல இவன் சொன்னபடியே உடந் கூட்டத்து நங்கரும்மாராயு
- 66. ம் ராஜராஜப் பாண்டி நாட்டு மதுராந்தக வளநாட்டு வடதலைச் செம்பி
- 67. நாட்டு தத்தைநல்லூர் உடையான் கட**ம்பன் ம**ர்நர்கர்னான இருமடி
- 68. சோழ மூவேந்த வேளானும் அருமொழிதேவ வள்நாட்டு வலிவ
- 69. லக் கூற்றத்து [ஆ]லத்தூர் உடையான் நாராயண பொற்(க்) காரியான
- 70. கோன் [மூவேந்த] வேளானும் நடுவிருக்கும் கூடித்ரிய சிகாமணி வளநாட்டு ெ

- 71. [வண்] நாட்டு ராஜே**ந்திர** சோழச் சருப்பேதி மங்கலத்துச் சாண்டிலிய கோத்திர
- 72. த்து காத்தியாயன [சூ]த்திரத்து உப்பம்பிரால் சங்கரன் சோலைப் பிரான் பட்ட **ெ**
- 73. ஸா[ம]யாஜியும் விடையில் நங்கருமம் ஆராயும் இந்நாட்டுச் சிறுகூற்றநல்லூ
- 74. ர் கிழவன் கொல்[லாபுர]த்தநான உத்தம சோழப் பல்லவ தரயனும் ராஜே

# ஏழாம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 75. **ந்திர**சிங்க வளநாட்டு திருக்கழுமலநாட்டு வீரசோழ ந**ல்**லூர் உடையான் வீரபத்திர
- 76. ன் **தில்லை** விடங்கநா**ன** ராஜே**ந்தி**ர சோழ மூவேந்த வேளா னும் இந்நாட்டுத் திருவிந்த
- எர் நாட்டு மதுராந்தக நல்லூர் உடையான் வேங்கடவன் எறிந்தோடியான பரகேசரி
- 78. மூவேந்தவேளானும் உய்யக்கொண்டார் வளநாட்டுத் திருவமுந்தூர் நாட்டு மாந்தை கி
- 79. ழான் மாறன் மனநிலையான நித்தவிநோத மூவேந்த வேளானும் கூஷத்ரிய சிகாம
- 80. ணி வளநாட்டுப் பனையூர் நாட்டு ஜனனாத நல்லூருடை யான் காளி ஆதித்த
- 81. னான முடிகொண்டசோழ மூவேந்த வேளானு**ம்** நித்த வினோதவளநாட்டு
- 82. வெண்ணிக் கூற்றத்துக் குவளை வேலி உடையான் கோயில் சித்தநான சோ
- 83. ழபாண்டிய மூவேந்த வேளானும் நடுவிருக்கும் ராஜராஜப்-பாண்டி நா

- 84. ட்டு ராஜே**ந்திர** சோழ வளநாட்டுச் சோழ பாண்டிய வளநாட்டுத் திருப்புத்தூர் ஒலோச்சன்
- 85. **வஸந்த**யாஜி **ஸ்ரீகிருஷ்ண**புர நாராயணபட்ட **வஸந்த** யாஜியுஞ் சொல்லப் புரவுவரிதிணை
- 86. க்களத்துக் கண்காணி கூடித்**ரிய** சிகாமணி வளநாட்டுத் திருநறையூர் நாட்டுச் செம்பியன்
- 87. நல்லூருடையா**ன்** நின்றா**ன் பட்டனும் ராஜாஸ்ரய** வள நாட்டு வடவழி நாட்டுத் தி**ரு**வெ
- 88. ள்ளறையுடையான் திருவாக்கி ஆதித்தனும் புரவுவரி திணைக்களம் ஜயங்கெ

#### ஏழாம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 89. ாண்ட சோழ மண்டலத்துத் திருமுனைப்பாடி ஆன்மூர் நாட்டு நல்லூருடையான்
- 90. **மருதன்** சங்கரனுங் காலியூர்க் கோட்டத்துப் பாகூர் நாட்டு உக்கலுடையான் பன
- 91. ங்காடன் குமாரகாளனும் திருமுனைப்பாடி ஆன்மூர் நாட்டுக் கணிச்சைப்பாக்க முன
- 92. டயான் அரங்கன் பனிச்சையும் வரிப்பொத்தகம் ராஜராஜ வளநாட்டுப் பேரெயி
- 93. ற் கூற்றத்து அண்டையூர் உடையான் தருக்கன் காரியும் உய்யக் கொண்டார் வள நாட்டு
- 94. த் திருநறையூர் நாட்டுச் சோபுரமுடையான் **அடிகள்** காடனும் முகவெ
- 95. ட்டி ராஜராஜப் பாண்டி நாட்டு ராஜேந்திரசோழ வளநாட்டு மிழலைக் கூற்
- 96. றத்துக் கிழ்கூற்று எம்பலுடையான் பட்டாலகன் சேந் தனும் ஜயங்டு

- 97. காண்ட சோழ மண்டலத்துப் புலியூர்க் கோட்டத்து மாங்காடு நாட்டு உகும்
- 98. பில் வல்லங்கிழான் பாக்கரன் கேசுவனுங் காலியூர்க் கோட்டத்துக் காலியூர் நாட்டு
- 99. ஐய்யன் குளத்தூரநேன் குன்றங்கிழான் தாழி திருவெளியும் வரிப் பொத்தகக்
- 100 கணக்குச் சங்கத்தியம்பகமுடையான் தாழி நாராயணனும் வரியிலிடு பாலையூர்
- 101. கிழவன் செட்டி [கொற்றனும்] மழவன் ஆலன் பொற் றேவனு**ங் கண்**ணந்தை வர
- 102. ணியன் கோவன் பிசங்கனும் பட்டோலை சீகாருடையான் அரங்கன் ஐய்யாற

#### எட்டாம் ஏடு - முன்புறம்

- 103. னும் மேலூர் கிழவன் குணநிலை அத்தியூரனும் வரியிலிடு வித்த புரவுவரி திணை
- 104. க்களம் நல்லூர் உடையான் மருதன் சங்குரனும் முகவெட்டி வல்லங்கிழான் பாக்க
- 105. ர**ன்** கேசுவனும் வாசித்த சோழமண்டலத்துப் புரவுவரி திணைக்களத்து வரிப்பொத்த
- 106. கத் தணத்கு பூண்டி உடையான் அரங்கன் நா**ரண**னும் வரியிலிடு பாலையூர் கிழவன் செட்டி 6
- 107. காற்றனும் பட்டோலை மேலூர் கிழவன் குடைநிலை அத்தியூரனும் இருந்து யாண்டு இருபத்து நா
- 108. லாவது நாள் எழுபத்தாறினால் வரியிலிட்டுக் குடுத்த தங்கள் நாட்டுத் தனி
- 109. யூர் ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதிமங்கலமு**ம் இன்நாட்டு** வாவலூர் நாட்டு ஜ
- 110. னநாதச் சருப்பேதி மங்கலமும் நிலமளக்கிற இடத்துத் தங்களில் தத்

- 111. துறவாய் வேறளந்த நன்னாடும் ஏர்ப்பாக்கமுமான விக்கிரம் சோழ நல்
- 112. லூர் பிடி சூழ்ந்து பிடாகை நடப்பிப்பதாகக் **கண்**காணி அன் நாடு வகை செய்கின் ற
- 113. உடுத்தூர் உடையான் என்பான் பூரனையு**ம் புரவு**வரி திணைக்களம் ஜயங்கொ
- 114. ண்ட சோழமண்டலத்து இருமுனைப்பாடி ஆன்மு(ர்)ர் நாட்டு கணிச்சைப்பாக்கமு
- 115. டயான் அரங்கன் பணிச்சையும் பட்டன் ஆமூர்க்கோட்டத்து குமிழி நாட்டு வான
- 116. வன்மாதேவிச் சருப்பேதிமங்கலத்துக் கண்டேற்று ஸ்ரீக்ரு ஷ்ணா பட்டனையு

#### எட்டாம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 117. ம் போத தந்தோம் தாங்களும் இவர்களோடும் உடனி ன்று எல்லை தெரித்
- 118. துக் காட்டிப் பிடி சூழ்ந்து பிடாகை நடந்து கல்லுங்(க்) கள்ளியும் நாட்டி அறவோலை
- 119. செய்து போத்தக வென்னும் திருவாய்மொழியால் திருமன்னி வளர இருநிலமட
- 120. ந்தையும் பொற்சயப் பாவையுஞ் சீர்த்தனிச்செல்வியுந் தன் பெருந்தேவியராகி
- 121. இன்புற நெடுதிய லூழியுள் ளிடைதுறை நாடுந் துடர்வன வேலிப் படர் வனலா
- 122. சியுஞ் சுள்ளிச்சூழ் மதிள்க் கொள்ளிப்பாக்கையும் நண்ணற்(க்) கருமுரண்
- 123. மண்ணைக் கடக்கமு**ம்** பொருதடர் ஈழத்**தரைச**ர்தும் முடியும் ஆங்கவ

- 124. ர் தேவிய(ர்) ரோங்கெழில் முடியும் முன்னவர் பக்கல்தென்ன வன் ை
- 125. வய்த்த சுந்தர முடியும் இந்திரநாரமுந் தெண்டிரை ஈழ மண்டல முழுவது
- 126. ம் எறிபடைக் கேரளர் முறைமையிற்ச் சூடுங் குல தனமாகிய பலர் புசுழ் முடியுஞ்
- 127. செங்கதிர் மாலையும் சங்கதிர் வேலைத் தொல்பெருங் காவல் பல்பழந்தீய்வுஞ்
- 128. செருவிற் றினவில் இருபத்தொருகால்வரைசு களைகட்ட பரசுராமன் மேல்வருஞ்சா
- 129. ந்திமத்தீய்வரண்**கரு**தி இருத்திய செம்பொற்றிருத்தகு முடியும் பயங்கொடு பழிமி
- 130. க முசங்**கியில்** முதுகிட் டொளித்த ஜயசிங்கன் அளப்பரும் புகழொடு மிடயல்

# ஒன்பதாம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 131. இரட்டப்பாடி ஏழரை இலக்கமும் நவநெதிக்குலப்பெரு மலைகளும் விக்கிரம வீரர்
- 132. சக்**க**ரக் கோட்டமும் முதுர்வடவல்லை மதுரமண்டலமும் காமிடை வள நாமனைக் கோணை
- 133. யும் வெஞ்சிலை வீரர் பஞ்சப்பள்ளியும் பார்சடைப் பழன மாசுணி தேசமும் அயர்வி
- 134. வ்வண் பூர்த்தியாதி நகரவையில் சந்திரன் தொல்குலத்திந் திரஇரதனை விளையமர்க்க
- 135. ளத்துக் கிளையொடும் பிடித்துப் பலதனத்தொடு நிறை குலதனக்குவையும் கிட்டருஞ்செ
- 136. சறிமிளை ஒட்டவிஷையமும் பூசுரர்சேர் நல்(க்)கோசனை நாடுந் தன்மபால

- 137. னை வெம்முனை யழித்து வண்டுறை சோலைத் தண்டபுத்தியும் இரண சூரனை
- 138.` முரணுகத்தாக்கித் திக்கண கீர்த்தித் தக்கணலாடமுங் கோவிந்த சந்தன் மாவி
- 139 ழிந்தோடத் தங்காத சாரல் வங்காளதேசமும் தொடுகடல் சங்கு வொட்ட ம
- 140. யிபாலனை வெஞ்சமர் வளாகத் தஞ்சுவித்தருளி ஒண்டிறல் யானையும் பெண்டிர் பண்
- 141 டாரமும் நித்தில நெடுங்கட லுத்திரலாடமும் வெறிமலர்த் தீரத் தெறிபுனல் கங்கையு
- 142. ம் அலைகடல் நடுவட்ப்ப[ல\*] கலஞ் செலுத்தி சங்கிராம விசையோற்த்துங்க பன்மநா
- 143. கிய கடாரத் தரயனை வாகையம் பொருகடல் கும்பக்கரி யொடும் அகப்படுத் துரி

144. மையில் பிறக்கிய பெருநதிப் பிறக்கமும் [ஆர்த்தவன்] நகர் நெகப் போர்த்தொழில் வா

# ஒன்பதாம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 145. சலில் விச்சாதர தோரணமு மொத்தொளிர் புனமணிப் புதவமும் கனமணிக்கதவமும்
- 146. நிறை ஸ்ரீவிஜயமுந் துறைநீர் ப<mark>ன்னையும் மன்மலையூரெயிற்</mark> றொன்மலையூரும் ஆழ்கட
- 147. லகழ் சூழ் மாசிருடிங்[க]மும் கலங்கா வல்வினை இலங்கா சோபமும் கொப்புறு நிறைபுனல்
- 148. மாப்பப்பாளமுங் காவலம் புரிசை மேவிலிம்பங்கமும் விளைப் பைந்தூறுடை வளைப்
- 149. பந்தூறும் கலைத்தக்கோர் புகழ் தலைத் தக்கோலமுந் திய்தமர் வல்வினை மாதமலிங்க

- 150. மும் கலாமுதிர் கடுந்திற லிலாமுரிதேசமுன் தேனக்கலர். பொழில் மா
- 151. நக்கவாரமும் தொடுகடற்(க்) காவற்(க்) கடுமுரட்(க்) கடாரமும் மாப்பொருதண்ட
- 153. ர்க்கு யாண்டு [இருபத்]தைஞ்சாவது நாள் ஐஞ்பத்தைஞ்<sup>தி</sup> னால் திருமந்**தி**ரமே
- 154. வாலை உய்யக்கொண்டார் வள நாட்டு விளை நாட்டு மாத்தூர் ருடையான் நம்பன் பகையட
- 155<sub>.</sub> க்கி எழுத்திநாலும் திருமந்**தி**ரவோலை நாயகங் கங்கை கொ**ண்**ட சோழபுரத்து ராஜவி
- 156. ச்சாதரப் பெருந்தெருவில் சோனகன் சாவூர் பரஞ்சோதியான ராஜே**ந்திர்** சோழக்கந் திரு
- 157. வப்பேரரையனும் கோவநாச்சநான கங்கை கொண்ட சோழ அணிமுரி நர்டாழ்வானும்
- 158. உய்யக்கொண்டார் வளநாட்டுக் வெண்ணாட்டுக் கேரளா ந்தகச் சருப்பேதி மங்கலத்து நார

# பத்தாம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 159. க்கண் மாராயன் அருமொழியான உத்தம சோழப்ரஹ்ம மாராயனும் இந்நாட்டுத் திரு
- 160. வழுந்தூர் நாட்டுத் துளார் உடையான் நாராயணன் எடுத்த பாதமான உத்தம சோழச்
- 161. சோழ கோனும் ஒப்பி நாலும் நாட்டோமுக்கு **த**ிருமுகம் பிரஸாதஞ் செய்தருளிவர ந
- 162. ாட்டோமுந் திருமுகங்கண்டு எதிரெழுந்து சென்று தொழுது வாங்கித் தலைமேல்
- 163. கொண்டு எல்லை தெரித்துக் காட்டிப் பிடிசூழ்ந்து பிடாகை நடந்து கல்லுங் கள்ளியு

- 164. ம் நாட்டி அறவோலை செய்த பனையூர் நாட்டுத் தனியூர் ஸ்ரீராஜராஜச்சருப்
- 165. பேதிமங்கலத்துப் பிடாகை எய்தாரில் உடையார் சர்வசிவ பண்டி
- 166. தர் எடுப்பித்தரு[ளின] திருக்கற்றளித் திருவிராமீஸ்வர முடைய மாதேவர்க்கு வே
- 167. ண்டும் நிவந்தங்களுக்கு இறுப்பதாக தேவதாநமாக பனை யூர் நாட்டுத் தநி
- 168. யூர் ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலமும் இந்நாட்டு வாவ லூர் நாட்டு ஜனநாதச் சருப்பே
- 169. பதிமங்கலமும் நிலமளக்கிற இடத்துத் தங்களில் தத்துற வாய் வேறளந்த நன்னாடும் ஏர்
- 170. ப்பாக்கமுமான விக்கிரமசோழநல்லூர் என்னுந் திருநாமத் தால் வரியிலிட்ட ஊர்களில்
- 171. நன் நாட்டுக்கு வடகீழ்மூலை ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பே தி மங்கலத்து ராஜசூளாமணி வாய்க்கா

# பத்தாம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 172. லுக்கு தெற்க்கு ஐநநாதச் சருப்பேதி மங்கலத்தார் எல்லை க்கு மேற்க்கு தெற்க்கு நோக்கிச்
- 173. சென்று ஜநநாதச் சருப்பேதி மங்கலத்து வடக்கில் ஏரிக்குப் பாயும் சிற்றாறு வடகரை
- 174. புழுதிபாடு முக்கோல் நீக்கி இச்சிற்றாறு தன்கிடையே இழிந்தேறித் தென்கரை புழுதி
- 175. பாடு முக்கோல் நீக்கி தெற்க்கு நோக்கிச் சென்று ஈங்கை நின்ற புற்றுக்குக் கிழக்கு இரு
- 176. கோலற்ற கொத்தமே யுற்றுக் கிழக்கு நோக்கிக் களர் புற்றுக்குத் தென்னருகே சென்று கி

- 177. ழக்கு நோக்கி அழிஞ்சில் மேடேயுற்றுக் கிழக்கு நோக்கிச் சென்று புன்கம்மேட்டுக்கே
- 178. உற்று தென்கிழக்கு நோக்கி சென்று ஸ்ரீராஜராஜச் சருப் பேதிமங்கலத்
- 179. து ஸ்ரீராஜராஜ விண்ணகர் உய்யக்கொண்ட தேவர் நிலத்து மேலெல்லை
- 180. யே உற்றுதெற்க்கு நோக்கிச் சென்று மூன்றாங் கண்ணாற்றுத் தென்னெல்
- 181. லை முடிந்த இடத்தே உற்று இதனுக்குத் தெற்க்கு ஐநநாதச் சருப்பேதி மங்கல
- 182. த்தார் எல்லைக்கு மேற்க்கு தெற்க்கு நோக்கிச் சென்று ஜந நாதச் சருப்பேதி மங்கலத்தா
- 183. ர் வடக்கின் ஏரிக்கு நீர் பாயும் வாய்க்க**ா**லுக்கு வடக்கு முக்கோலற்ற கொத்தமேயுற்று
- 184. இவ்வெல்லையே மேற்க்கு நோக்கிச் சென்று ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலத்து
- 185. **ப்**பிடாகை பெரும்பாக்கத்துக் கீழெல்லையே யுற்று இன்னும் இவ்வெல்லைக் கீழா
- 186. சறுதியே வடக்கு நோக்கிச் சென்று ஜநநாதச் சருப்பேதி மங்கலத்து வடக்கில் ஏரிக்கு

# பதினேரராம் ஏடு - முன் பக்கம்

- 187. நீர் பாயும் சிற்றாறு தென்கரை முக்கோல் விட்டு இச்சிற்றாறு தன்கிடையே இழிந்தேறி வ
- 188. டகரை முக்கோல் விட்டு இதன் வடக்கு இன்னும் பெரு**ம்** பாக்கத்து கீழ்எல்லை ஆசறுதி
- 189. யய் வடக்கு நோக்கிச் சென்று ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலத்து திருஅம்பலமுடை

#### ESALAM COPPER PLATES

- 190. ய மாதேவரும் திருமாலிருஞ்சோலை வி**ல்ஹி** ளிட்ட தேவர்கள் நிலத்து தென்வர
- 191. ம்பே உற்று இவ்வரம்பே கிழக்கு நோக்கிச் சென்று இவ் வெல்லைக் கிழாசறு தியே அற்று

AINENI OF

81.8

- 192. இன்னும் இவ்வெல்லைக் கீழாசறு தியே வடக்கு நோக்கிச் சென்று ராஜ¹சூளா
- 193. மணி வாய்க்காலே உற்று இன்னும் இராஜசூளாமணி வாய்க் காலே கிழக்கு
- 194. நோக்கிச் சென்று முன்பு துடங்கின இடத்தே அற்றது ஏர்ப் பாக்கத்துக்கு வட கீ
- 195. ழ் மூலை திருவாமாத்தூரார்<sup>1</sup> நிலத்தில் ஜனநாதச்ச**ருப்**பேதி மங்கலத்தார்க்கு நீர் பா
- 196. யக் கல்லின வாய்க்காலுக்கு<sup>2</sup> தெற்க்கு ஜநநாதச் சருப்பேதி மங்கலத்து எல்லைக்கு மேற்க்கு
- 197. தெற்க்கு நோக்கிச் சென்று ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதி ம**ங்கலத்து தி**ருவாய்ப்பாடித் தேவர் நில
- 198. த்து வட எல்லையில் நிகரிலி சோழ வாய்க்காலே உற்று இவ்வாய்க்காலே மேற்க்கு நோக்கிச் ெ
- 199. சன்று ஜயங்கொண்ட சோழ வதியே உற்று இவ்வதியே தெற்க்கு நோக்கிச் சென்று நத்தத்தின் நடு
- 200. வே போன பழ வாய்க்காலுக்கே உற்று இவ்வாய்க்கா<sup>2</sup>லே கிழக்கு நோக்கிச் சென்று திருமா

# பதினோராம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 201. லிருஞ்சோலைத் தேவர் நிலத்து மேல்லெல்லையே உற்று இவ்வெல்லையே தெற்க்கு
- 202. நோக்கிச் சென்று இத்தேவர் நிலத்து வடவாச்று தியே உற்று இவ்வெல்லையே மேற்க்கு

- 203. நோக்சிச் சென்று முதற்(க்)கண்ணாறே உற்று மேற்க்கு நோக்கிக் கருணாகர பிரியதேவர் நிலத்துக் கீ¹
- 204. ழாசறுதியே உற்று இவ்வெல்லையே வடக்கு நோக்கி² சென்று திருவாய்ப்பாடி தேவர் நி
- 205. லத்துக் கீழாசறுதியே உற்று இவ்வெல்லையே வடக்கு நோக்கிச் சென்று நிகரிலிசோழ
- 206. வாய்க்காலே உற்று **இ**ன்னும் ஜயங்கொண்ட சோழவதியே தெற்க்கு நோ
- 207. க்கிச் சென்று ஜநநாதச் சருப்பே இ மங்கலத்தார் ராஜே**ந்தி**ர சோழ வாய்க்காலி
- 208. ல் வடகரையே உற்று இவ்வாய்க்கால் வடகரையே மேற்க்கு நோக்கிச் சென்று
- 209. ஜநநாதச் சருப்பேதி மங்கலத்தார் கீழெல்லையே உற்று இவ்வெல்லையே மே
- 210. க்கு நோக்கிச் சென்று இவ்வெல்லை வடவாறு தியே உற்று இவ்வெல்லையே வட
- 211. ற்க்கு நோக்கிச் சென்று திருவாமாத்தூர் எல்லையே உற்று இவ்வெல்லை கீழாசறு தியே வ
- 212. டக்கு நோக்கிச் சென்று ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலத் தார் நிகரிலி சோழ வாய்க்காலே உற்று
- 213. இவ்வாய்க்காலே கிழக்கு நோக்கிச் சென்று ஜயங்கொண்ட சோழ வதியே உற்று இவ்வதியே வ
- 214. டக்கு நோக்கிச் சென்று திருவாமாத்தூரார் நிலத்தில் ஜந நாதச் சருப்பேதி மங்கலத்தா

# பன்னிரண்டாம் ஏடு - முன்பக்கம்

215. ர்க்கு நீர்பாயக் கல்லின வாய்க்காலே உற்று இவ்வாய்க்காலே கிழக்கு நோக்கிச் சென்று மு

- 216. ன்பு துடங்கின இடத்தே உற்றது ஆக இவ்விசைத்த பெரு நான்கெல்லை யுள்ளகப்பட [நீ]
- 217. ர்நிலமும் புன்செய்யும் ஊரும் ஊரிருக்கையும் ஸ்ரீகோயில் களுந் திருமுற்றங்களும் மனை
- 218. யும் மனைப் படப்பையும் கடையுங் கடைத் தெருவு**ம்** கம்மாண சேரியும் பறைச்சேரியு
- 219. ஞ் சுடுகாடும் படுதுறையும் மன்றும் கன்று மேய் பாழும் குளமும் கொட்டகமும் கிடங்
- 220. கு**ம்** கேணியு**ம் புற்**றுந் தெற்றியும் காடும் பிடிலிகையு**ம்** கல்லும் களரும் உவ
- 221. ரும் ஆறும் ஆறிடு படுகையும் ஓடையும் உடைப்பும் ஏரியும் ஏரிநீர்<sup>2</sup> கோப்
- 222. பும் மீன்பயில் பள்ளமும் தேன்பயில் பொதும்பும் மே நோக்கிய மரமு
- 223. ம் கீணோக்கிய கிணறும் உள்ளிட்டு நீர் பூசி நெடும்பா<sup>2</sup>ம் பெறிந்து உடும்பே
- 224. ாடி ஆமை தவழ்ந்த தெவ்வகைப்பட்டதும் உண்ணிலம் ஒழி வின்றியே காரா
- 225. ண்மை மீய்யாட்சியும் மிகுதிக் குறைமையு**ம் உள்ளடங்கப்** பனையூர் நாட்டு தனியூர் ஸ்ரீரா
- 226. ஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலத்துப் பிடாகை எய்தாரில் உடை யார் சர்வசிவ பண்டிதர் எடு
- 227. ப்பித்தருளின திருக்கற்றளித் திருவிராமீ**ஸ்வ**ரமுடைய மாதேவர்(ர்)கு தேவதானமாகப் பெற்
- 228. றதற்க்கு பெற்ற **விவஸ்தை இ**வ்வூர் நிலத்துக்கு நீர்க் கீந்தவாறு வாய்க்**கால் கல்லிப் பாச்ச**
- 229. வும் வாரவிடவும் பெறுவதாகவும் இவ்வூர்க்குப் புறவூர் நிலத் தாறுபோ<sup>1</sup>ந்து இவ்வூர்

#### பன்னிரண்டாம் ஏடு - பின் பக்கம்

- 230. க்கு நீர்க்கீய்ந்தவாறு ஆற்றுக்காலும் வாய்க்காலும் குமிழி களாலும் ஓடைகளாலு
- 231. ம் உடைப்புக்களாலும் முன்பு நீர்பாயும் முறைமை மேநடை நீர்பாயவும் வாரவும்
- 232. பெறுவதாகவும் இவ்வூர் வாய்க்கால்கள் அன்னியர் குறங் கறுத்துக் குத்தவும் குற்
- 233. றத்தமிடமும் கூடை நீர் இறைக்கவும் பாலி பாய்ச்சவும் விலங்கடைக்கவும் பெறாதிதாக
- 234. வும் சென்னீர் பொதுவினை செய்யாதிதாவும் அன்னீர் அடைத்துப் பாச்சப் பெறுவ
- 235. தாகவும் இவ்வூர் ஏரிக்கு நீர்கோக்குமளவும் கோக்கத் தங்கள் நிலத்தில் க
- 236. ரையட்டிக் கொள்ள பெறுவதாகவும் சுட்டோட்டால் மாட மாளிகை எடுக்கப்
- 237. பெறுவதாகவும் துரவு கிணறு இழிச்சப் பெறுவதாகவும் காவுந் தெங்கும் க
- 238. முகும் பனையும் பிலாவும் மாவுந் தமனகமும் இருவேலியும் செண்பகமு
- 239. ம் செங்கழுநீரும் உள்ளிட்டுப் பல்லுருவில் பயன் மரம் இடப்பெறுவத
- 240. ாகவும் பெருஞ் செக்கிடப் பெறுவதாகவும் இவ்வூர் எல்லை வட்டத்துப்பட்ட தெங்கும் பனை
- 241. யும் ஈழவர் ஏறப்பெறாதிதாகவும் இப்படி பெற்ற விவஸ்தை யோடும் பெற்ற பரியாரம்
- 242. நாடாட்சியும் ஊராட்சியும் வட்டி நாழியும் பிதா நாழியும் வண்**ணாரப்**பாறையும் **கண்**ணால

- 243. க் காணமும் இடைப்பாட்டமும் குசக்காணமும் தறி இறையுந் தட்டார்ப் பாட்டமும் தட்டழிப்பா
- 244. ட்டமும் ஈழப்பூட்சியும் மன்றுபாடும் மா¹விறையும் தீய்எரியும் விற்ப்பிடியும் வால

#### பதின்முன்றாம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 245. மஞ்சாடியும் நல்லாவும் நல்லெருதும் நாடுகாவலும் ஊடு போக்கும் இலைக் கூலமு
- 246. ம் நீர்க்கூலியும் உல்கும் ஓடக்கூலியும் உடப்பட்டு கோத் தொட்டுண்ணப்பாலதெவ்வ
- 247. கைப்பட்டதுங் கோக்கொள்ளாதேய் இத்தேவர் கொள்ளப் பெறுவதாகவும் இப்படி
- 248. பெற்ற விவஸ்**தை**யோடும் பரியாரத்தோடும் பனையூ**ர்** நாட்டுத் தனியூர் ஸ்ரீராஜராஜச்ச**ரு**
- 249. ப்பேதி மங்கலத்துப் பிடாகை எய்தாரில் உடையார் சர்வசிவ பண்டிதர் எடுப்பித்தரு
- 250. ளின திருக்கற்றளி திருவிராமீ**ஸ் வர**முடைய மாதேவர்க்கு யாண்டு பதினைஞ்சா
- 251. வது முதல் தேவதானமான 1 பனையூர் நாட்டு நன்னாடும் ஏர்ப்பாக்கமுமான வி
- 252. க்கி[ர]ம சோழநல்லூர் பிடிசூழ்ந்து பிடாகை நடந்து கல்லுங்கள்ளியும் நா
- 253. ட்டி அறவோலை செய்து குடுத்தோம் பனையூர் நாட்டு நாட்டோம் இப்பரிசு
- 254. இந்நாட்டாரோடுங் கூடிநின்று எல்லை தெரித்துப் பிடி நடப்பித்துக் கல்லுங்
- 255. கள்ளியும் நாட்டுவித்து அறவோலை செய்வித்துக் குடுத்தேன் காஞ்சிபுரத்துத் திருமுக

- 256. வாராச்சிக்களத்து பட்டன் ஸ்ரீவானவன் மாதேவிச்சருப் பேதி மங்கலத்துக் கண்டேற்று
- 257. ஸ்ரீகிருஷ்**ண** பட்டநென் இவை என் எழுத்தென்றும் இப் பரிசு இந்நாட்டு நாட்டாரோடும் உட நின்
- 258. று பிடிசூழ்வித்தேன் புரவுவரிதிணைக்கள நாயகம் கணிச்சை பாக்க முடையான் அரங்க
- 259. ன் பனிச்சையேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி பிடி சூழ்ந்து பிடாகை நடந்து கல்

#### பதீன்மூன்றாம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 260. லுங் கள்ளியும் நாட்டி அறவோலை செய்து குடுத்தோம் பனையூர் நாட்டு ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்
- 261. பேதி மங்கலந்தண்டுகின்ற உடுத்தூர் உடையான் என்பான் பூரனேன் இவை என் எழுத்தென்
- 262. றும் இப்படி அறிவேன் துறவியான குஞ்சிரமல்லச் சருப் பேதி மங்கலத்து ஆரிதன் மாத
- 263. வன் தேவநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறி வேன் இவ்வூர்க்காஸ்யபன் சங்கரன்
- 264. தியம்பசுநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்லுர்<sup>ஃ</sup> கௌதமன் திருவரங்க
- 265. ன் திருமாலிருஞ்சோலையேன் இவை என் எழுத் தென்றும் இப்படி அறிவேன்
- 266. ஆரிதன் சுவாமி சடையநேன் இவை என் எழுத் தென்றும் பனையூர் நாட்டு நாட்
- 267. டார்க்குச் சமைந்து பிடி சூழ்ந்து பிடாகை நடந்து கல்லுங் கள்ளியும் நாட்டி அ
- 268. றவோலை செய்து குடுத்தேன் ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலத்து கரணத்த

- 269. ான் நக்கன் அண்ணாமலையான நாங்கூர்ப் பெருங் காவதியேன் இவை என் எழு
- 270. த்தென்றும் இப்படி அறிவேன் ஸ்ரீராஜராஜச் சருப்பேதி மங்கலத்து ஸ்ரீமதுராந்தகச் சேரி பச
- 271. லைஐய்யந் நாராயணநென் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ஸ்ரீலோ
- 272. கமாதேவிச்சேரி மந்திரத்து நாராயணக் கிரமவித்தனேன் இவை யென் எழுத்தென்றும் இப்
- 273. படி அறிவேன் இவ்வூர் ஸ்ரீ பெரிய வானவன் மாதே விச்சேரி செம்புறை திருவிக்கிரமன் பரமே
- 274. ஸ்**வ**ரபட்டநென் இவை என்னெழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர்<sup>2</sup> ஸ்ரீஉத்[தம] சோழச்

# பதீனான்காம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 275. சேரி வானவன் மாதேவி நாராயணந்<sup>1</sup> சீராமநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறி
- 276. வேன் இவ்வூர் ஸ்ரீராஜராஜச் சேரி[க்குலத்தி²செ]ட்டகாள க்கிரமவித்தநேன் இவை என் எழு
- 277. த்து என்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ஸ்ரீசோழகுல சு**ந்த**ரிச்சேரிக் கிராஞ்சி சீராகவக் கிரம
- 278. வித்தநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ஸ்ரீவானவன் மாதேவிச்சே
- 279. சரி இருங்கண்டி ஸ்ரீமாதவபட்டநேன் இவை என் எழுத்தென் றும் இப்படி அறிவேன் இவ்
- 280. ஆர் ஸ்ரீஅருமொழிதேவச்சேரி மருதூர் பாலாசிரியன் சேந் தன் அரியரநென் இவை என் எழுத்
- 281. தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ஸ்ரீபஞ்சவன் மாதேவிச் சேரி அம்பி

- 282. க்குரவசரிமா தவகரிர\* வித்தநேன் இவை எந் எழுத்தென் று**ம்** இப்படி அறிவே
- 283 ன் இவ்வூர் ஸ்ரீசேரகுலசூளாமணிச்சேரி துவேதை கோம புறத்து கேரள
- 284. பூதிக்கிரமவித்தநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வு
- 285. ர் ஸ்ரீசு**ந்த**ர சோழச்சேரி வெண்ணிச்செட்டுக் கணசுவாமி**ப்** பட்டநேன் இவை எ
- 286. ன் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் ஜநநாதச் சருப்பேதி மங்கலத்து
- 287. உ**த்த**மசோழச்சேரி த<mark>ள்ளாமாற நா</mark>ராயணநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இ**ப்ப**டி அறி
- 288. வேன் இவ்வூர் ராஜசுந்தரிச்சேரி ஆத்துக்கூர்<sup>1</sup> சங்கணக் கிரமவித்**த**நேன் இவை எ**ன்** எழுத்
- 289. தன்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் கங்கை கொண்ட சோழச்சேரி எ<sup>1</sup> நலூர் ஸ்ரீராமக்கிரம
- 290. வித்தனேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ராஜராஜச்சேரி கொளா<sup>1</sup>
- 291. வி<sup>1</sup> கேசுவக்கிரமவித்தநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ஐநநா
- 292. தச்சேரி குண்டூர் நந்தி பெருமான் கிரமவித்தநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி

### பதினான்காம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 293. அறிவேன் இவ்லூர் விக்கிரம சோழச்சேரி தாழன் ஸ்ரீ பட்டயக் கிரமவித்தநேன் இவை என் எழு
- 294. த்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ஸ்ரீசோழகேரளச் சேரி அரசூர் நாராயணன் சூரிய

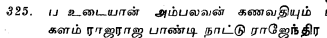
<sup>\*</sup> கிரமவித்த நேன் என்றிருத்தல் வேண்டும்,

- 295. தேவநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் சோழ பாண்டிய
- 296. ச்சேரிக் கிளிநல்லூர் ஆதாங்கி ஈஸ்வர பட்டனேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அ
- 297. றிவேன் இவ்வூர் மதுராந்தகச்சேரி ராயூர் பூதிசன்ம பட்ட நேன் இவை என் எழுத்தென்றும்
- 298. **இப்**படி அறிவே**ன்** இவ்வூர் முடிகொண்டசோழச்சேரி குரவசரி நாராயணதேவக் கிரம சோ
- 299. மயாஜியேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ரா
- 300. ஜே**ந்திர**சோழச்சேரிக் கோமபுரத்து திருவெண்காடக் கிரம வித்தநேன் இவை
- 301. என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் திருவாமாத்தூர் வெள்ளாளன் வே
- 302. [ணி]கிழான் ஆமாத்தூர் அண்ணாமலையேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்
- 303. படி அறிவேன் இவ்வூர் கவிசிகன் அமுதன் பாக்கரநேன் இவை என் எழுத்
- 304. தென்றும் இப்படி அறிவேன் இவ்வூர் ஆத்திரையன் வெண் காடன் மொடநே
- 305. ன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி அறிவேன் இந்நாட்டுப் பொய்கை நாட்டு அருமொழி
- 306. தேவபுரத்து வியாபாரி கருக்கனட்டநேன் இவை என் எழுத் தென்றும் இப்படி அறிே
- 307. வன் இவ்வூர் வியாபாரி கலியன் கோவிந்தநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி
- 308. அறிவேன் இவ்வூர் வியாபாரி என்பான் சூரி(ய்)யநேன் இவை என்னெழுத்தென்றும் இ[ப்]
- 309. படி அறிவேன் இந்நாட்டு வாவலூர் நாட்டு தேவதானங் கொண்டோஞ் சீ வெ[ள்]

# ்பதனைந்தாம் ஏடு - முன்பக்கம்

- 310, [ளாள்]ன் ஆர்காடு கிழான் பட்டாலகன் கண்டநேன் இவை என் எழுத்தென்றும் இப்படி
- 311. [அறி]வே**ன் இ**வ்வூர் வெள்ளாளன் மாதேவன் சுந்தரநே**ன்** இவை என் எழுத்தென்றும்
- 312. [இப்]படி அறிவேன் இவ்வூர் வெள்ளாளன் சாத்தனூ ருடையான் முகத்தைதளியநாச்சநே
- 313. [ன்இ]வை என் எழுத்தென்றும் புகுந்தபடியே வரியிலிட்டுக் கொள்கவென்று உய்யக்கொண்டா
- 314. ர் வளநாட்டு வெண்ணாட்டு கேரளாந்தகச் சருப்பேதி மங்கலத்து நாரக்கண் மாராயன் ஜனநாதநாரான ரா
- 315. ஜே**ந்திர** சோழ ப்**ரம்மாதி ராஜர்** ஏவ இவர் ஏவினபடியே உடந்கூட்டத்து அதிகாரிகள் ஜயங்கொண்ட சோ
- 316. ழமண்டலத்து காலியூர்<sup>2</sup> கோட்டத்து காலியூர் நாட்டு உக்கலு டையார் குமாரகாளன் வாசுதேவநா
- 317. ரான அதிசய சோழ மூவே**ந்**தவேளாரும் உய்யக்கொண்டா**ர்** வளநாட்டு விளைநாட்டு அரைசூ
- 318. ர் உடையான் அறிவாளந்கயிலாயத்தாரான குமர விச்சாதர மூவேந்த வேளாரும் இராஜே
- 319. **ந்த**ர சிங்க வளநாட்டு திருவி**ந்த**ளூர் நாட்டு அரி**ந்த**மன் நல்லூர் உடையார் நீ¹லன் வெண்காடநா
- 320. ரான<sup>1</sup> கண்டராதித்த மூவே**ந்த** வேளாரும் விடை அதிகாரிகள் உய்யக் கொண்டார் வளநாட்டுத் தி
- 321. ருவழுந்தூர் நபட்டு மாந்தைக்கிழார் மாறன் மனநிலையரான நித்த விநோத மூவேந்தவே
- 322. ளாரும் கூடித்ரிய சிகாமணி வளநாட்டுவேளா நாட்டு சிறு கூற்று நல்லூர்கிழவர் கொல்லை புத்த நாரான உத்த
- 323. ம சோழப்பல்லவரயரும் ஏவ¹ புரவுவரி திணைக்களத்து க**ண்** காணி ஜயங்கொண்ட சோழ மண்டல
- 324. த்து எயிற்(க்) கோட்டத்து அம்பி நாட்டு சிற்றரிய¹லுடையா**ன்** திருப்பொரி திருவேங்கடமும் நெற்குப்

#### ESALAM COPPER PLATES



- 326. சோழ வளநாட்டு தென்களவழி நாட்டு வே<del>ம்பற்றூர்</del> உடையான் வேங்கடவன் ஆடவலானு
- 327. ம் ஜயங்கொண்டசோழ மண்டலத்துத் திருமுனைப் பாடி ஆன்மூர் நாட்டுக் கணிச்சைபாக்க[மு]

#### பதீனைந்தாம் ஏடு - பின்பக்கம்

- 328 டையான் அரங்கன் பனிச்சையும் வரிப்பொ**த்தகம் அண்டை** யூருடையான் தருக்கன் காரியும் முகவெட்டி [க்ஷத்ரிய]<sup>1</sup>
- 329. சிகாமணி வளநாட்டு பனையூர் நாட்டு கொற்றமங்கல முடையான் [கோன்] ஆதித்தனும்<sup>1</sup> ராஜராஜ**ப்** பா**ண்டி** நாட்டுராஜே
- 330. **ந்திர** சோழ வளநாட்டு மிழலைக் கூற்றத்துக் கீழ் கூற்று எம்பலுடையான் பட்டாலகன் சே**ந்த**னும் வரிப் பொத்தக க
- 331. ணக்கு பெரும்பேடு கிழான் குன்றன் வேளானும் வரியிலிடு பாலையூர் கிழவன் சுதவன் மருதனும் பட்டோலை ம[ா]
- 332. ட்டூருடையானும் வல்லங்கிழான் சாத்தன் சிற்றேரியும் அறவோலை வரியிலிடுவித்த புரவுவரி திணைக்களம் ஜயங் கொண்ட
- 333. சோழமண்டலத்துத் திருமுனைப்பாடி ஆன்மூர் நாட்டு கணி¹ச்சை பாக்கமுடையான் அரங்கன் பனிச்சையும் வாசித்த வ[ரி]
- 334. ப்பொத்தக நாயகம் அண்டையூருடையான் தருக்கன் காரியும் வரியிலிட்ட சோழமண்டலத்து புரவு
- 335. வரி திணைக்கள**த்து** வரியிலிடு கீரமங்கலமுடையான் மூ[த]ர ன் சங்கெருமானும்¹ பட்டோலை எழுதி²[ஜ]
- 336. யங்கொண்ட சோழமண்டலத்து புரவு வரி திணைக்களத்துக் கீழ் முகவெட்டி அருமொழி பிராந்தகனு
- 337. ம் இருந்து யாண்டு இருபத்தைஞ்சாவது நாள் முன்னூற் றெழுபத்தைஞ்சினால் வரியிலிட்டுக்குடுத்து ப[ர]

- 338. தெத்தி செந்ற**து இ**வை உய்யக்கொண்டார் வள நாட்டு திரைமூர் நாட்டு திரைமூர் நாட்டு... டார்கிழான் அரையன் ராஜ ராஜநா
- 339. ந¹ மதுராந்தக இளங்கோ வேளான்¹ எழுத்து உய்யக் கொண்டார் வளநாட்டு வெண்ணாட்டு கேரளாந்தக ச
- 340. ருப்பேதி மங்கலத்து நாரக்கண் மாராயன் அருமொழியான உத்தம சோழ ப்ரஹ்ம மாராயனுக்கு ஒக்கும் கூடித்ரிய
- 341. சிகாமணி வள நாட்டுத் **தி**ருநறையூர் நாட்டு ஆடிப் புலியூர் ருடையான்<sup>1</sup> கோவனாச்சனான கங்கை கொண்ட சோழ
- 342. [அணி]முரி நாடாழ்வானுக்கு ஒக்கும் கங்கை கொண்ட சோழ புரத்து ராஜ விச்சாதிரப் பெருந்தெருவில் சோனகன் ச[ா]
- 343. [வூர்]பரஞ்சோதி ஆன ராஜே**ந்திர** சோழக்கந் திருவப்பேர யனுக்கும் ஒக்கும் உய்யக்கொ
- **344.** [ண்ட]ார் வள நாட்டு திருவழுந்தூர் நாட்டுத் துளாருடை யான் நாராயணன் எடுத்தபா
- 345. [தம]ான உத்தமசோழச் சோழகோனுக்கும் ஒக்கும் **ஸ்வஸ்திஸீ**

<sup>1.</sup> டாக்டர். இரா. நாகசாமி அவர்கள் பதிப்பித்த "Bulletin DE l'Ecole Française, Tome LXXVI" என்ற நூலில் உள்ள வரிகளிலிருந்து சிறுமாற்றம் காணப்படுகிறது.

<sup>2.</sup> மேலே குறிப்பிடப்பட்டுள்ள நூலில் செப்பேட்டில் இல்லாத சில சொற்கள் காணப்படுகின்றன.

வரிகளிலுள்ள தடித்த எழுத்துக்கள் கிரந்த எழுத்துக்களைக் குறிக்கும்.

### TWO ROMAN COINS FROM ALAGANKULAM EXCAVATION

Roman coins from Republican times (2nd century B.C.) to Zeno period, have been found in Kerala<sup>1</sup> in considerable numbers. The Iyyal hoard and the Kottayam hoard of Roman coins threw valuable light on the trade contacts that prevailed in those days. The important role played by the ports of Tondi and Muziri on the western coast is attested to by the obove discoveries. In Tamilnadu also we get Roman coins from Republican period.2 These were found mostly in Coimbatore District since the western traders are said to have landed on the western coast and passed through the Palghat pass into Tamil Nadu. Coins of Augustus were discovered at Vellalur, Pollachi (Coimbatore District) and (Tiruchirapalli District). First discovery of Roman coins seems to have been made in the year 1806. Thenceforth a number of coins of other Roman Emperors were discovered.3

The reason for the occurrence of these coins is obvious since we have number of references in the literature mentioning the overseas trade existed between South India and Rome. Pepper and Muslin were the predominent articles that were purchased by the Romans from South India. Hence, pepper was called yavanapriya. Likewise pottery, glassware, lamps gold and wine were the favourite things obtained by the Tamils from Romans.<sup>4</sup>

At one stage the Romans had to lament for the continuous drainage of their gold to Tamilnadu in

exchange for their merchandise. Thus the trade relation was strongly established and continued between the two countries.

It is also said that on an average one ship a day left Egyptian ports to the east. Hence it has become necessary for them to establish trading stations in Tamilnadu such as Arikamedu near Pondicherry and Kaverippumpattinam. The discovery of imported Roman wine amphora jars at Vasavasamudram in Chengai-Anna District also points to the coastal contacts. Karur and Kodumanal also seem to have been frequently visited by Roman traders.

Recent discoveries at Alagankulam (Ramanatha puram District, Tamil Nadu) unmistakably show that there existed another Roman trading centre. Alagankulam situated at the mouth of the river Vaigai, is located on the eastern coast, near Ramanathapuram town which is in Madurai-Rameswaram Railway line. In the first season of the excavation conducted there, a copper coin of Roman Emperor Valentine II<sup>5</sup> (383-395 A.D.) was discovered.

It was minted from the mint of Antioh. Other details of the coin are as follows.

Metal: Copper, Shape: round; Weight: 1.720 gms.

Obverse: Head of the king with legend

DN VALENTINIANVS PF AVG

Reverse: Constantinopolis, helmeted, standing, head turning left, holding scepter in left hand and holding victory in right hand; the legend reads CONCORDIAVGGG (the

concord of the 3 Augusti)

In the second season of the excavation at Alagan-kulam another Roman copper coin belonging to the period of Arcadius (395 A.D. - 408 A.D.) was unearthed. The description of the coin is as follows:<sup>7</sup>

Metal: Copper; Shape: round; Weight: 1.236 gms.

Obverse: Head of the king with legend

(DNA)RCADIVS

Reverse: Corroded; victory advancing left, holding

trophy over shoulder in the right hand and

dragging captive with left; type,

From the occurence of these coins one point is now clear. Though the trade started on the western coast in the 2nd century B.C., it seems to have extended its trade horizon to the eastern coast gradually in later centuries. This may be due to the increasing desire of the Romans to purchase pearls and shell products. 9

<sup>1.</sup> Gupta, P. L, The Early Coins from Kerala, Reprint, 1988.

<sup>2.</sup> Discovered by the Krishnagiri History Research Centre, and in the collection of I. Mahadevan.

<sup>3.</sup> See for the details of discoveries, Raman, K. V., 'Roman Coins from Tamil Nadu' in Studies in South Indian Coins, Vol. 2, Narasimha Murthy, A. V., (cd.), pp. 19-34.

<sup>4.</sup> Ahananuru, 149.

<sup>5.</sup> These were discovered by the archaeologists of the Department of Archaeology; one such coin of Valentine is mentioned in Elliots, Coin of South India. The provenance of that coin is not known.

- 6. Burke, Guido, Die Spatromische Kupferpragung, p. 6.
- 7. *Ibid.*, p. 61.
- 8. However we have ample evidence of Roman trade in Karur and Madurai. See R. Krishnamurthy, "Late Roman Copper Coins from South India".
- 9 I received ample hlep from Mr. Abdul Majeed, Deputy Superintending Archaeologist, Mr. D. Tulasiraman, Curator and Mrs. S. Vasanthi, Archaeologist, in preparing this article. I am thankful to all the above scholars.



## PRESERVATION OF SCULPTURES IN ANCIENT TAMILNADU

It is generally believed that idol worship in temples was prevalent in Tamilnadu from second century B.C. Sangam literature of the pre and the Post Christian era refer to images and temples. The deities like Māyōn. Mukkannan, Murugan and Korravai are mentioned and temples such as Kōttam, Kōyil, Palli are referred to. From the sixth century onwards more number of deities are referred to in literature. The different forms such as anugraha and samhara of Siva and the different incarnations of Vishnu are found mentioned in the Bhakti literature sung by Saiva and Vaishnava Saints.

It is evident that even small villages possess temples. Big cities like Kanchi, Tanjore and Madurai are clustered with many temples. According to an account of Hindu Religious and Charitable Endowment Board there are about 35,000 temples that are under worship in the state of Tamilnadu. There also exists considerable number of temples that are left uncared for and are in various stages of destruction.

Temples were built not only by the ruling monarchs but also by the queens, generals, officers and individuals. They also provided for regular Poojas and maintenance. Individuals had evinced lot of interest in keeping the temples alive and preserving them in good condition. The epigraphs provide some information about their involvement in the preservation of temples, sculptures and bronzes.

The preservation of sculptures start with installation. For, properly installed idol will remain in its place for a longer time. At the time of installation of an idol, a paste is prepared by mixing eight important ingredients known as ashtabandanam. It contained the following:

- 1. Gum (Tiruvattappicin)
- 2. Cat's eye Kungiliyam
- 3. Kungiliyam
- 4. Sugar

- 5. Kāvi of brick
- 6. Sangavaram (gum)
- 7. Gingili Oil and
- 8. Ghee

Sufficient amount of this paste was used to fix the idol on a pedestal.

The material of idols is another important factor which naturally gives a long life. If they are made of hard granite stones, it will last long, since it will withstand the natural calamities. The site on which temple stands was also another significant feature. The selection of a site for the construction of a temple is detailed in Agamas and Silpa sastras.

It seems that every big temple had its own Silpi for the timely maintenance of the temple and replacement of sculptures if they were damaged. For meeting the expenses incurred on the maintenance of the temples, funds were allotted. In one instance, a portion of the levies collected from the brides party in marriage was provided. In some cases, the individuals who had endowed some offerings of the daily Pooja and applying oil and sandal paste for Tirumanjanam had also provided for Tiruppani i.e. for repair work of the temple. In some cases, the supervisors to inspect the repair works had also been appointed.

To protect the icons it appears that they had taken special care. Everyday the deity was washed with pure Some kings and the officials have instituted special sandhis on the day of their natal stars for bathing the God by pouring water from 108 Kalasams (water pot) or 1000 kalasams (Sahasra kalasam). With this the deities were bathed in different medicinal and The materials used for these abhisheother solutions. kams include: oil, milk, curd, honey, tender coconut, sandal and rose water. Sometimes they used Panchakavvam i.e. the mixture of milk, curd, ghee, gomutram, (cow's urine) and gomiyam (cow dung). After having bathed, they applied a paste (kalabam) prepared by a mixture of sandal powder, musk (kasturi), camphor (karpuram) and saffron (kunkumam). Perhaps these materials have some medicinal qualities. materials are analysed in laboratories we may get some good clues for the proper preservation of metal as well as stone icons.

It appears that the above method was formulated following the principles mentioned in Kamikagamam, one of the twenty eight Sivagamas. It prescribes that all idols be bathed by pure water mixed with ēlakkāi (cardamom), jathi, paccai karpuram (camphor), srikanda surnam, akaru (musk), kunkumam (saffron) and the tender leaves of mango tree.

The juice of sugarcane, water of tender coconut, mixed fruits namely Panchamirtam, (a mixer of fruits like plantain, mango, jackfruit ane grapes etc.) are also in the abhisekam of the deity.

Soma Sambu Paddathi, a sanskrit treatise written by Soma Sambu Sivachariyar gives a detailed account of

performing abhishekam on icons, It says as follows: Tailabhishekam (oil bath) has to be performed first to Siva. After that mākkāppu (paste of rice powder) and mañjaļ kāppu (turmeric paste) have to be applied. These are to be washed by pouring water from the abhisheka kalasams (holy water pots). Then abhishekam must be made by milk, curd, ghee, honey and sugar. Then the Manthrams are to be chanted showing camphor and incence in front of the God.

The ancients had taken much care in protecting and preserving the bronze images in times of emergencies. In a number of incidents large number of valuable bronzes have been unearthed either in temple premises or in fields. In all cases it is clear that they were buried intentionally in order to protect them from the onslaughts of miscreants or iconoclasts. The unearthed icons were invariably placed with the frontal portion facing downwards. So, it is possible that they were laid down in that position by the wellwishers to protect them.

This system of preserving the icons in an earthern pit has been recognised in the Agamas. The following passage, from the Vimānārcanakalpa, (Marici Samhita, a Vaikhanasa Vaishnavite text, Madras, 1926, chapter 70 pp. 435-439) gives in detail the process of concealing metal images in times of emergency and restoring them to worship.<sup>1</sup> The chapter is titled Bhayarksartham Niskrtih.

"When there is fear from robbers, enemies, invasion by the opponent kings, or disturbance in the village, in order to protect the Kautuka, snapana, utsava and balibera (images used in bali offerings, festivals, bathing ceremonies etc.) the metal images and that of the goddesses should be hidden.

In a secret and clean place a pit should be dug. In it sand should be spread. Over that the kusa grass should be spread The Goddess of earth should be invoked; over this sanctified water should be sprinkled reciting the mantra apo hi-stha. The acarya, worshipping priest, the yajamana along with the devotees should enter the shrine, effer salutation to the God, and obtain permission from the God, stating that "Lord so long as there is fear, till such time be you pleased to remain living in this earth." Then the divine power from the metal image should be transferred to the main deity. If there is no main image it should be invoked in the heart (of the priest) uttering the mantra pratad visnus tapate; the image should be carefully placed in the pit in order, reciting the nantra Yadvaisnava; the head (of the image) should be laid facing east. The pit should be closed either with sand or earth. The mouth of the pit should closed tightly. Then one should enter the shrine again, salute the main image; a kurca made of kusa grass should be made, the divine power should be transferred again from the main image to the kurca and the same should be worshipped. If more than one month passes, that kurca discarded, a new one made in its place and worshipped.

If the conditions improve the metal image should be retrieved, cleaned with tamarind and punyaha rite should be performed. A series of rites are then prescribed for restoring the image to worship. Similarly different rites are prescribed for images which lay concealed for six months or over one year.

Though the above text is Vaishnava scripture such prescriptions are common to all sects, except variations in the mantrams to be recited to the deity. It may be seen that while burying the bronzes, special homas are performed In the case of Pollonnaruva finds, it is recorded that charcoal was found on top of the place where bronzes were found indicating thereby such textual prescriptions were devoutly carried out. While the bronze images were buried for safety, no stone image was found concealed in a similar manner."

Hence, from the foregoing narration it is apparant that the abhishekams and burning camphor and incences seems to have preserved the icons for posterity. The people of those days had one of their routine duties the maintenance of temples in good condition and to protect the Icons for posterity. They also inherited a strong opinion that they shall not live in a place where there was no temple. Hence, if we revive the poojas in all the temples either by the munificent activities of the philanthrophists or by the timely effort of the concerned Governments, the temples, sculptures and bronzes would be preserved for future generations without any difficulty.

<sup>1.</sup> Dr. R. Nagaswamy, Bulletin De Ecole Française, D'extreme-Orient, Tome LXXVI, Paris, 1987, pp. 3-4.

#### CHILD BIRTH IN ANCIENT TAMILNADU

It is tried here to focus the attention of the scholars on the method of child birth in ancient Tamilnadu. The earliest source material for knowing the method is the Sangam literature (5th century B.C. to 5th century A.D.) which have no direct bearings about it. But it refers to the bathing of mother after the delivery of a child.

Maduraikkānchi and Naṛṛiṇai mention the purificatory bath of the mother after having delivered a child.¹ Naṛṛiṇai also refers to the custom of a bath of ghee by a delivered mother.² The teeth of tiger was tied around the neck of the child.³ A rattle like ornament was also worn to the child.⁴

The literature<sup>5</sup> of the medieval period refer to the custom of wearing five weapons around the waist of the child, viz. conch, wheel, sword, mace and bow. The above weapons were symbolically made either in gold, or in silver or in copper. These are the traditional weapons of Lord Vishnu, the protector of the universe. By wearing these weapons, they believed that the child would be protected by the protector Lord Vishnu.

The children were fed by mother's milk. In some of the terracotta figurines of the 9th and 13th centuries A.D. the child is depicted as sucking the breast of its mother. The sculptural representations are also available in South Tamilnadu delineating the same scene. The legends say that the mother would worship these sculptures in order to get blessed more milk in her breasts.

Scenes depicting the child birth are seen in the Darasuram temple. A panel sculpture on the wall of the western prakara pavilion shows the actual position of a mother when she is in the course of delivering a baby. The lady is carved as standing stretching her hands on the shoulders of her attendants standing on her sides. This panel sculptures could be datable to the 12th century A.D.

In a painting of Vijayanagar period, found on the ceiling of the temple at Tirupparuttikkunram, a suburb of Kanchipuram, a pregnant lady is shown waiting for her delivery. The painting is dated to 16th century A.D.<sup>7</sup>

The Ramayana story, picturesquely drawn on the ceilings of the Mandapa at Srirangam and at Alagar-koyil, depict the birth scenes of Lords Rama, Lakshmana Bharata and Satrukna.

Kausalya, Sumitra and Kaikeyi are painted in the position of delivering a child each in a standing position. Only their upper parts of the body are shown while the lower part from the chest is covered by a curtain held by attendants. These paintings are assignable to the 17th century *i.e.* of Nayak period.

An eighteenth century painting of child birth is also available in the palace at Ramalingavilasam, Ramanathapuram. Here the Ramayanam and Bhagavatam scenes are beautifully painted. They depict the birth scenes of Rama and his brothers and Lord Krishna. Here again the divine mothers are shown in standing position while giving birth to children. They are also covered upto chest portion by curtains.

The story of the births of Rama, Lakshmana, Bharata and Satrukna are interestingly narrated in painting with label inscriptions at Ramalingavilasam.<sup>8</sup>

"Kausalya Pillaipperukiratu"
(Kausalya gives birth to a child)
"Kaikai meynondu padukiratu"
(Kaikēyi suffers from labour pain)
"Kaikaikku Baratan pirantān"

(Bharata was born to Kaikēyi)

and so on.

The children after their birth were subjected to undergo the following ceremonies:

First, the children were put in their cradles. Secondly, the ear boring ceremony to them was held. Thirdly, they were fed by their mothers breasts. (it is stated as follows: Rāmarukkum Bharatarukkum Laccumaṇarukkum Chatrukanarukkum tāyār vantu molai kuduttatu). Fourthly, these children were given butter. Fifthly Ramaswamy was fed milk through conch.

Hence we get clear evidences of standing position of deliveries by the women from the 12th to 18th centuries A.D.

<sup>1.</sup> Maduraikkanchi, 11: 600-603; Narrinai, 40: 7-8

<sup>2.</sup> Narrinai 370: 3-4

<sup>3.</sup> Kuruntogai 161: 3-4

<sup>4.</sup> Purananuru 198: 1-5

<sup>5.</sup> Kalingathupparani verse 239

<sup>6.</sup> Terracotta figurine, Aravakkuricchi

<sup>7.</sup> Chitra Viji, 'An early Vijayanagar Painting', South Indian Studies, Vol. I pp. 166-68

<sup>8.</sup> Karunanandan, 'Ramayana Paintings', Kalvettu, No. 25

#### TEMPLES FOR THE SUN GOD

Sūrya, the God of light is gloriously praised and was worshipped from the Vedic age. He was known in the Vedas as Āditya. It is believed that the Sun worship was brought by Maghas of Iraq in western Asia. Early literature refer to Sun God as representing seven or eight forms. In the Sathapatha Brahmana the Sun God is considered as eight. In another place it refers to as 12. Aditya is mentioned as the son of Aditi, after whom he is called Āditya.

The Sun worship seems to have gained popularity from the beginning years of the Christian era, though we have a few representations of Sun on the coins of the Kushanas.<sup>1</sup> The earliest sculptural representation of Sūrya is found in Bhaja and Bodhgaya caves. He is portrayed in a panel as riding a chariet drawn by four caparisoned horses. He is flanked by Usha and Protyushas on his sides. They are shown holding bow and arrow in their hands. This sculpture is assignable to the secondcentury B.C.<sup>2</sup>

However, temples dedicated to Sun God found from the sixth century A.D. though a legend refers to the construction of a temple for Sun by Sāmba, the son of Lord Krishna in the pre-christian era itself.<sup>3</sup> The existence of this temple is believed to have been attested by the mention of foreign chroniclers like Hiuen Tsang, Al Edrisi, Abu Ishkat etc. The Mārthāṇḍa temple<sup>4</sup> at Kashmir is the earliest existing temple in India at present. It is dated to the seventh century A.D. The next is the Sun temple at Osiya<sup>5</sup> in Rajasthan which is of eigth century A.D. While the Sun temple at Modhera

in Gujarat<sup>6</sup> is dated to the 11th century A.D., the most celebrated Sun temple at Konarak<sup>7</sup> is of the 13th century A.D. In Tamilnadu, we get references to Sun shrines from three places viz. (I) Kumbakonam (2) Suriyanar Koyil and (3) Thirukkoshtiyur. The Sun temple is mentioned in an inscription of Parāntaka I (907 to 955 A D.)<sup>8</sup> This would be the earliest (10th century A.D.) Sun shrine which was worshipped by the people of Tamilnadu. It could have located in the Nageswara Swami temple. There is a legend that the lord Siva of Nageswaraswami temple was worshipped by the Sun God in order to get cured of his chronic disease. The other temple i.e. Suriyanar Koyil is of the period of Kulöttunga Chöla (1070 to 1120 A.D.)<sup>9</sup> The third one at Tirukkoshtiyur was of a little later period.

Though the shrines dedicated for Sūrya are found from the 10th century A.D. we get sculptural representations of Sūrya in Tamilnadu from the seventh century A.D. The earliest sculptural representation of Sūrya is from the temple of Gudimallam.<sup>10</sup> The next representation is seen in the bas-relief at Mahabalipuram, identified generally with the story of the divine offering of Pasupatha to Arjuna by Lord Siva.<sup>11</sup>

Mārthānda, the Sun temple at Kashmir was built by King Lalitāditya (699 A.D. to 736 A.D.). This temple was built on the ruins of earlier structures. It is situated at a distance of about five miles from the town of Anandhanga in Kashmir. It is considered to be the finest example of Kashmir style of architecture. The architecture of this temple has earned praise all over the world. It has both the elegance and grace of the Greek temples with a distinct-influence of the Gāndhāra style

of temple architecture. But it is a typical Hindu temple of the late Gupta period.

The temple consists of a courtyard housing the principal shrine of the deity in the centre with a colonnaded mandapa. The gateway of this temple is open to west and east. On each side of the gateway, the pediment was supported by two massive fluted pillars about 17 ft. in height. Of them only one is still standing. The walls of the gateway are profusely decorated on both sides, with rows of niches, each containing standing figures of gods. The panels mostly cosist of the sculptures of sitting groups, florals, pairs of geese etc. Three headed images of Vishnu, decorated the niches in the side walls of the inner chamber of the gateway.

This temple consisted of three distinct chambers viz. Ardhamandapa, Antarala and Garbhagraha. The Garbhagraha is about 18 ft. 5 inches by 13 ft. 10 inches. The Ardhamandapa and the Antharala are heavily ornamented while the Garbhagraha is almost plain.

The Sun temple at Osiya in Rajasthan is another important temple which was popular during the eighth century A.D. The style of this temple could belong to Prathikara period. According to Rowland the plinth and niches of Osiya temples are reminiscent of those of Kajuraho temple and the sikhara bear a similarity to the Parasurameswar and the earlier temple of Orissa and to those of Pattadakkal of South India. The temple of Osiya is rich in iconography, built with images of various Gods, incarnation of Vishnu and other Goddesses. The Garbhagraha and the mantapa are erected on a raised platform. The lintal is decorated with the representations of the

planetary deities of navagraha as well as with Garudas and Naga.

The Sûrya temple at Modhera built in the 11th century A.D. is in the western part of India. temple has a Garbhagraha, Antharala, the Sabha mantapas, Rangamantapa and a sacred kunda or tank in its eastern side, popularly called Rāma Kunda though it is really a Sūrya Kunda. The Sabha mantapa is a distinct structure from the main temple built in a paved platform. It is heavily sculptured with the scenes from the Rāmāyana. The garbhagraha, a square one is having a Pradakshana marga built within its own walls and of the temple. The sikhara over the garbhagraha is completely dilapidated. main deity Sīryadēva is said to have been of pure gold and is believed to have been taken away by the Moghul invaders. The vechicle of the Sarya was found in the cells below garbhagraha. Modhera where the Sun temple is situated is about 60 miles from Allahabad in Gujarat on the left bank of Pushravathi river. The temple is an imposing structure even in its ruined stage. It would be very interesting to know the comparable beauty of this monument in the words of the great scholar, Majumdar, "In view in the Modhera temple the easthetic sense at once response to the elegance of its proportions, the entire composition being lit with the living places inspiration. But apart from its meterial beauty its design has succeeded in communicating it an atmosphere of spiritual gains".

The pinnacle among the Sūrya temple is the most celebrated one *i.e.* the Sun temple at Konārak. According to one view the builder was Narasimha I

also believed to be a a laper and he is said to have built this temple by way of offering his thanks, after getting cured of the dreaded disease. According to historical references also it is believed that the king Narasimha built this temple in order to show his gratitude to the God of Sūrya for his achievements as a warrior. The deity installed in the Garbhagraha is known as Sūryanārāyaṇar since Nārāyaṇa is one of the attributes of Vishnu and being one of the eight Ādityas.

As per the records available, the revenue of 1200 villages covered the cost of construction and 12000 skilled workers worked for 12 years to build this temple.

It is built in the shape and design of a chariot of the Sun God i.e. Sarvadeva. No other design could have been more befitting than the allegorical representation of Saryadeva riding his chariot drawn by seven horses as if moving across the skies. The chariot is drawn by seven beautifully caparisoned horses driven by Aruna the charioteer. These horses according to some represent the seven days of the week and according to other the seven meters of Sanskrit verse; Gayatri, Brihati, Uenil, Jagati, Pankti, Anustubh and Tristubh. views that the horses of the charjot represent the seven rays of the sun representing the solar spectrum the different colours of which nourish the seven There is also another view that these seven horses indicate the seven colours of the rainbow. An enchanting account on this temple given by the eminent art writer Ananda Kumaraswami follows:12

"The whole building is covered with a profusion of remarkable and beautiful carvings symbolising the fertilising and creative power of the sun. It is a hymn to life, a frank and exquisite glorification of creative forces in the universe... Love and desire are part of life. Life is a veil behind or within in which is God. The outside of the temple is an image of this life Samsara and a carving on it represents everything that belongs to Samsara and perpetuator illusion... within an empty chamber, the image of the God is alone lit up. The symbolism of phenomenal life as an embroidened veil beyond which the devotee must pass to find his God".

Percy Brown speaks of the temple thus: "Few buildings can boast of such an unrestrained abundance of plastic decoration as this vast structure, every portion of the exterior being moulded and chiselled either in the form of abstract geometrical ornament, conventional foliage, mythical animals, fabulous beings half-human, with half-serpent coils, figures satanic and figures divine of every conceivable motif and subject known to the Indian mind, and in a technique which rages from patterns cut with the minute precision of a cameo to powerfully modelled groups of colossal size". 13

The sun temple at Suriyanarkoil which is very close to the town of Kumbakonam in Tanjore district of Tamilnadu is the unique temple dedicated entirely to Sūryadēva and the attendent planetary deities. This temple is only one of the shrines in South India though we have numerous temples with shrines therein dedicated to the Sun God. Three inscriptions are found on the walls of this temple. In one of them, this temple is mentioned as the "Kulōttunga Chōla Mārthāṇḍālayam,

the temple of the Sun God named after Kulöttunga I. The inscription is written in 44th regnal year of Kulöttunga.<sup>14</sup> It refers to a royal order granting the accountantship of the village, Thammathana vinotha Chaturvēdimangalam and the devadana village of Sūryadeva to the highest bidder. The second inscription is written in his 48th regnal year. It also mentions a royal order granting the accountantship of all the devadanas of Sūrvadēva to two individuals. Third inscription is of Krishnadevaraya period which records a gift of land, made tax free by a vassal of the emperor on behalf and in the merit of Krishnadevaraya.<sup>16</sup> This temple faces west. The Garbhagraha is dedicated to Saryadeva and near it, on a platform are the images of Vishweswar and Visalakshi associated with Varanasi. Brahaspathi is installed in a shrine opposite to the main shrine, all around are those of the other planets as parivaradevatha. While the Garbhagraha and Mukhamantapa of the main temple are built of stones the subshrines are of brick.

<sup>1.</sup> Shakti M. Gupta, 'Surya-The Sun God', Somaiya Publications, Bombay 1977, p. 18.

C. Lacour, Jalouneix, 'The origins of the image of the Sun God in Northern India, SARAS BULLETIN, Vol. 2, p. 24.

<sup>3.</sup> Von Stietencron, Indische Sonnen priester, Samba und die Sakadvipiya Brahmana, Otto Harrassovitz, Wiesbaden, 1966, p. 276.

<sup>4.</sup> Shakti M. Gupta, 'Surya-The Sun God', Somaiya Publications, Bombay 1977, P. 32.

<sup>5.</sup> *Ibid*. p. 32.

<sup>6.</sup> Idid. p. 5.

<sup>7.</sup> *Ibid.* p. 28.

- 8. மார்க்சிய காந்தி, நா. தொகுப்பாசிரியை, குடந்தைக் கல் வெட்டுக்கள் முதல் தொகுதி, தமிழ்நாடு அரசு தொல்பொருள் ஆய்வுத்துறை, செண்னை, 1980. தொடர் எண். 35/1979.
- 9. Balasubramanyam S. R. 'Later Chola Temples'. Mudgala Trust, 1979, p. 131.
- 10. Shakti M. Gupta, pp. 16-17.
- 11. நாகசாமி. இரா, மாமல்லை, தமிழ்நாடு அரசு தொல்பொருள் ஆய்வுத்துறை, 1968, பக். 109.
- 12. Quoted by Shakti M. Gupta p. 31.
- 13. *Ibid*. p. 31.
- 14. Balasubramanyam S. R. p. 131.
- 15. Ibid. p. 131.
- 16. Ibid. p. 131.

# HISTORICAL REMAINS IN THE NAGAI-QUAID-E-MILLETH DISTRICT

The Nagai-Quaid-E-Milleth District has a hoary past. The remains of Megalithic period are scattered in different parts of the District. In the neighbourhood of Tirukkadaiyur, Black and Red ware sherds, associated with megaliths were found a few years ago.<sup>1</sup>

One of the famous parts in this locality was Pumpukar. It is graphically described in the Sangam literature. In the excavations conducted in different parts of Pukar, structures and other artefacts were discovered suggesting the existence of the ancient city. The wooden piece exposed at the ancient wharf at this place, has been dated to third century B.C. by the C.14 method.<sup>2</sup> Therefore this could suggest that the Port city of Pumpukar was in existence from the third century B.C. Pukar seems to have maintained its glory till seventheighth cenntury A.D. as we get copious references about it in the hymns of Saiva Saints.8 According to the epigraphs it is understood that the city had lost its importance during the later periods and became a part of Pallavanicuram. That the nearby villages Nangur and Manikkirāmam had played a vital role during the later Pallava period (Ninth century A.D.) is apparent from a reference to the excavation of a tank named Avanināranam by one individual, Māndan of Nāgūr in Thailand and left it in the protection of Manikkiramattar.<sup>5</sup> The recent discovery of a test stone bearing the legend 'Perumpatan' in archaic Tamil script is another interesting evidence to suggest that the Tamils of this region had contact with Thailand in the early Christian era.<sup>6</sup>

When Kavirippoompattinam began to decline, Nagappattinam had attained prominence and played an important role from the Pallava period. According to a legend a Chöla king who went on a voyage to Naga country married a Naga lady there and returned to his home land leaving the lady behind. Later, the Naga girl delivered a child and sent the baby to his father wrapped him in Tondai creeper, to Tamilnadu. Since the child was brought, ashore by the tides after a ship wreck he was christened after Tirai (the tide) as Tiraiyan.

In the annals of Buddhism it is said that a Vihara was established by Asoka, the great Mauryan king, It is in this Vihara, Dharmapalar is said to have stayed and written a commentary known as 'Nettipataranattakatha' in Pali language.8 During the eighth century A.D. at the request of the Chinese king, the Pallava ruler Rajasimha had built a Chaitya for the benefit of the merchants who came from China and settled there.9 It is from this Chaitya the celebrated Vaishnava Saint Thirumangai Alwar is stated to have stolen gold image of Buddha and melted for building the walls around Srirangam Temple. 10 The illustrious Chola king Rajaraja the great had granted permission to the Sailendra king Māra Vijayöttungavarman to construct a Buddha Vihara called 'Chūdāmani Vihāra' at Nagappattinam in the 10th century A.D. and endowed the entire revenue of the village namely Anaimangalam of Pattanakkurram in Kshatriyasimha Valanādu.<sup>11</sup> This endowment seems to have been renewed during the reign of Kulöttunga I as

is evidenced from Smaller Leiden Plates. 12 Nagaik-karonam was sung by the Trio of Saiva Saints. It retained its importance till the 18th century A.D.

During the struggle for colonies by the Europeans Tranquebar (Tarangambadi) became a strong base of the Danish East India Company. The history of Tarangambadi goes back to Sangam age when it was a part of the present Poraiyar which is celebrated as a port city *Poraiyar Munrurai* in Sangam Classics like Puranānūru, Aganānūru and Narrinai.<sup>13</sup>

Tranquebar attained fame in the 14th century when the Masilamaninathar temple was built. Its ancient name as mentioned in inscription is Sadangan-pāḍi. There were merchants of 18 countries and they had their trade contacts with the merchants of South East Asia. This is suggested on the basis of the discovery of the Chinese celedon ware sherds on the shore of Tranquebar. It also appears that there was a fort belonging to Achyutappa Nayak who ruled during the 16th century and was guarded by 'Kottai Sevai Kaikolar'. 16

The Danish contact with Tranquebar had started from the beginning of the 17th century when Ragunatha Nayak was ruling Tanjore. Due to their activities Tranquebar had started its role as commercial and religious centre in this part of Tamilnadu. It became a strong centre for Christianity in 17th-18th centuries as Kavirippoompattinam for Buddhists during the fourth-fifth centuries A.D. and Nagappattinam during the 7th to 12th centuries A.D.

Karaikkal, about seven km. south of Tranquebar was the birth place of the great Saiva poetess Karaikkal Ammaiyar. She seems to have lived even before Appar.

Sirkali, Tiruvarur, Tiruvenkadu, Tiruthuraipoondi are other important Saiva centres of this District. It was at Sirkali Gnanasambandar was fed milk by the Goddess Parvati. He was the younger contemporary of Saint Appar. He had the privilege of being carried in a palanquin by Appar himself.

Tiruvarur was associated with Arooran, i.e. Sundarar for whom Lord himself had acted as courier. Tiruvarur seems to have acted for sometimes as secondary capital for Cholas. The mythical king Manunithi Cholan is said to have ruled from his capital Tiruvarur. This story is found narrated in an inscription of Vikramachola<sup>17</sup> and depicted in the paintings found on the ceilings of the 100 pillared mandapa.

This place had another privilege of receiving the illustrious ruler Rajendra Chola and his concubine to the temple by all citizens with great honour, pomp and gaiety. This remarkable event is recorded in an epigraph<sup>18</sup> of this temple.

This holy place is famous for another hear throbbing incident. There was one Saiva Saint Eyarkon Kalikkāma Nāyanār who was very angry with Sundarar as the latter used his Lord as messenger to get success in his love affair. Hence he wanted to take revenge of Sundarar. Apprehending the danger of the two devotees looking themselves in a crises, Lord Siva wanted to remove the misunderstanding between the two. He created a

chronic stomach disease on Kalikkāmar and informed him that it would be cured by Sundarar. When Sundarar came to cure his disease he could find only the dead body of Kalikkāmar as Kalikkāmar died by piercing his stomach with a sword. Having seen this courageous act, Sundarar too had started to end his life. At once Lord appeared and made his devotee Kalikkāmar to alive. 19

Next worth mentioning Saiva centre is Tiruvenkadu near Poompuhar. It is the birth place of Nangai the wife of Siruthondar. This place is famous for the excellent bronzes unearthed on three occasions. The image of Ardhanari adorns the Madras Museum, the Rshbavahanar group, Kalyanasundarar group and Kannappar are now displayed at the Art Gallary, Thanjavur. Discovery of a considerable number of bronzes make one to presume that Thiruvenkadu could have been a manufacturing centre for bronzes. Another manufacturing centre for bronzes could be located at Kilaiyur near Thirutturaippoondi as the bronzes of this place has some special features, in metal and style.

The famous Vaishnava centre of this district is Mannarkoil. It was a Thaniyur *i.e.* self administered village. It is called Vantuvarāpati, the famous city of Tuvarai in inscriptions.<sup>20</sup> Hence it is important as Tuvarai otherwise known as Dwaraka the city which is believed to have established by Lord Krishna himself.

This district has yielded some excellent bronze images also. Of them Bödhisatva Maitreya, eighth century A.D. (Kavirippoompattinam - Melaiyur), Kalyāṇasundarar, ninth century A.D. (Vadakkalattur), Buddha images of 11-12th cen. A.D. (Nagappattinam), Vinādhara

the death of the Chola king Rajaraja II, how his children were saved and Rajadhiraja one of his children was crowned. The person responsible for it was endowed with the entire village Pallavarāyanpēttai called after Pallavarāyan.

Another asset of this district is the paintings of Tiruvizhimizhalai. Though these paintings are of late period, they throw sufficient light on the social set up of those period. On the ceiling of Dēvāsiriyan Mantapam, Thiyagarajar temple, Tiruvarur there are fascinating paintings depicting the story of Thyagarajar, Mucukunta Chakravarti, the important Saiva centres, the festivals etc. These paintings are datable to 17th century A.D.

The district has some portrait sculptures of kings and queens of Imperial Chola family, namely Gandarāditya, his queen Sebmiyan Mādēvi, their son Uttamachola and Kulottunga Chola. The sculptures of Gandarāditya is found on the wall of Umamaheswarar temple, Konerirajapuram and on the wall of Tantonriswarar temple, Akkur, Mayiladuturai Taluk. Portraits of Sembiyan Mahadevi are found in Kailasanathaswami temple, Nagapattinam, Umamaheswarar temple, Konerirajapuram. While the statue of Uttamachola is found in Tantonriswarar temple, Akkur, the figure of Kulottunga Chola is in Thyagarajar temple at Tiruvarur.

<sup>1.</sup> Jesudoss, a student of the Institute of Epigraphy, State Department of Archaeology collected a few Black and Red ware sherds from this place:

<sup>2.</sup> Archaeology of South India, — Tamil Nadu, Ramachandran, K. S. Sundeep Prakashan, Delhi 1980. p. 121

<sup>3.</sup> Appar Tevaram (4-65). 2222 000 000 000 000

Bhikshātana, 12th century A.D. (Melapperumpallam) are the masterpieces of South Indian Bronzes.

The following copper plates were discovered in the district which are very important for the reconstruction of the history of Tamilnadu.

- 1. Pallankõil Plates of Pallava Simhavarma.
- 2. Pattathālmangalam Korrangudi Plate of Nandivarman.
- 3. Vēdaranyam Plates of Sundara Chola.
- 4. Larger Leiden Plates of Rajaraja I.
- 5. Tirukkalar Plates of Rajendra I.
- 6. Tirukkalar Plates of Rajadhiraja I
- 7. Smaller Leiden Plates of Kulottunga I
- 8. Tirukkalar Plates of Kulottunga I
- 9. Tirukkalar Plates of Rajaraja II.
- 10. Tirukkalar Plates of Kulottunga III.

The above plates are datable from the sixth century A.D. to the 13th century A.D. These copper plates are useful to draw a connected history of Pallava, Chola periods.

This district has yielded some interesting foreign coins such as Roman, Chinese and Danish coins in addition to the coins of native rulers. These foreign coins indicate the commercial relation of this part of Tamilnadu with East Asia, Rome and European countries.

As far as inscriptions are concerned Nidur and Pallavarāyanpēttai epigraphs draw our attention. The former epigraph is useful for fixing the date of the poet Amitasāgarar who wrote Kārikai while the latter narrates the graphic account of how a crisis arose after

#### THE CONCEPT OF SAKTI IN TAMILNADU

In India the concept of worship of Goddess was ancient as the concept of worship of Gods. This is suggested on the basis of the personification of the natural elements as Gods and Goddesses. Among the five natural elements i.e. earth, water, air, fire and sky, the elements air, fire and sky were personified as Gods while the earth and water were personified as Goddess. The above aspects could perhaps explain the nature of the two representations of two Goddesses in the Harappan seal, the one Goddess producing the plants through her womb, could represent the mother earth and the other in the form of seven rivers (Sapta sindus) could represent the water. The Pasupati figure of the Harappan seals could denote the God of living beings, which were produced by the earth and rivers. These were the three important aspects in the earlier period. From these three aspects all the other Gods and Goddesses had taken their manifestations. The Phallus represented the fire which was taken as the sacrificial pillar (Yupa sthamba), whereas the Yoni represented an altar (Yanakundam) in the Vedic period. There is also another view that the Phallus and the Yoni where the symbols of male and female organs which indicate the fertility cult.

With the help of fire (agni) the vedic seers wanted to propitiate the Gods represented for air and sky as they could not be seen through eyes. They didn't have any anthropomorphic representation of these Gods. Though they had invoked the Goddess like Aditi, Usas,

- 4. பூம்புகார், ஆசிரியர். அறுவர், தமிழ்நாடு அரசு தொல்பொருள் ஆய்வுத்துறை வெளியீடு 1973, பக். 23.
- 5. தமிழ்நாடும் தாய்லாந்தும்: தொன்மைத் தொடர்புகள் சண்முகம், ப. ஆவணம், இதழ் 3. தமிழகத் தொல்லியல் கழகம் 1993. பக். 83.
- 6. Ibid. p. 82.
- 7. Administration and Social Life under the Pallavas, Minakshi, C. University of Madras - 1977 p. 5,
- 8. பௌத்தமும் தமிழும் மயிலை சீனி வேங்கடசாமி.
- 9. Administration and Social Life under the Pallavas. p. 24.
- 10. Bulletin of the Madras Government Museum. The Nagapattinam and other Buddhist Bronzes in the Madras Museum. T. N. Ramachandran, Vol. VII No. 1. 1965, p. 16.
- 11. கல்வெட்டு ஓர் அறிமுகம், ஆசிரியர்: நடன. காசிநாதன், கு. தாமோதரன், தமிழ்தாடு அரசு தொல்பொருள் ஆய்வுத் துறை, சென்னை. பக். 24.
  - 12. Ep. In. Vol. XXII No. 35.
- 13. Narrinai-131, Puram-391, Akam-100.
- 14. Nagaswamy R. Tarangampadi, State Department of Archaeology. p. 1.
- 'தொல்லியல் செய்திமடல்', பொறுப்பாசிரியர், நடன. காசி நாதன், கோர்வை-1, மடல்-3. 1994.
- 16. Nagasamy, R. op. cit. p. 3.
- 17. ARE 164 of 1894, S.I.I. Vol. V, No. 456.
- 18. ARE 680 of 1919.
- 19. ஏயர்கோன் கலிக்காம நாயனார் புராணம், திருத்தொண்டர் புராணம் என்னும் பெரிய புராணம்.
- 20. S.I.I. Vol. VI Nos. 37, 45, 59, 61.

of a teacher of the gods could not have been sudden. It must be presumed that the cult of this mountain goddess must have been known long prior to this period".6

As far as Tamilnadu is concerned the cult of Sakti seems to have prevalent from very ancient period. Korravai was the presiding deity of the desert land, while Murugā for mountains, Vishņu for forest, Indira for Marudam (cultivable land) and Varuna for coastal regions. The iconographic features of Korravai of the Sangam period are not clear. However taking into account the Goddess figure found in the midst of Megalithic cairn circles at Udaiyanatham in South Arcot district, it may be suggested that this figure or the developed form of this could represent the figure of Korravai of desert region.

The ancient grammatical work, Tolkāppiyam refers to a Korravai Nilai,<sup>8</sup> which relates to the worship of Korravai by soldiers when they go either for cattle lifting or cattle rescuing operations. Korravai is also mentioned as Korri in Perungathai.<sup>9</sup>

Korravai, who was the presiding deity of desert appears to have been worshipped as the Goddess of cemetery<sup>10</sup> (Perungādu) in the Megalithic period as we find the image of Goddess in the midst of cairn circle. Probably after the Megalithic period she was called as Kādukāl, the corrupted form of Kādukilāl, the presiding deity of Kādu (cemetery). This cult is found echoed in Kalithogai calling Durga as Perungāttukkorri. In Porunarārruppadai, Goddess is referred to as Kādurai Kadavul and she is identified as Kāli. But it seems more

Hariti and Saraswati. They didn't attach much importance to them as they did in the cases of Varuna, Rudra and Indra. They worshipped Prithvi and Appu also but not as the supreme Goddesses.

"The mother Goddess conception may be said to reach its culmination when the abstract ideas of the cosmic principle as the sources of all creation is conceived of a female. The so called Devi sukta of the Rigveda, identified YAK with the Almighty Goddess. If Saraswathi, the goddess of speach is connected with the deity of this hymn, then she is described with special emphasis to be warlike goddess and what is more important in the light of later history, she is brought into connection with Rudra".1

Even in the post vedic period, the female deities were worshipped as secondary deities like Ambika and Uma in association with Rudra. In Vājasnēya samhita,<sup>2</sup> Ambikā is addressed as the sister to God Rudrā and is invoked to come and partake of her share in the sacrifice along with Rudrā. But in Taittirīya Āranyaka,<sup>3</sup> Rudra is called as Ambikāpati *i.e.* the husband of Ambikā.

Uma is mentioned in the Taittiriya Āraņyaka and Rudrā is invoked as Umāpati.<sup>4</sup> She is referred to as Umā, Haimāvati in the Kena Upanishad.<sup>5</sup> "The legend of her appearance before Indra and other gods and imparting divine knowledge to them (Brahman Iti) is mentioned in a very beautiful way. Heimavati is interpreted as the daughter of Himvat or the Himalayas. We know nothing about the previous history of this beautiful young goddess Uma but her rise to the position

is at Tirupparankunram. An excellent figure of Jyështa is found carved in a panel of sculptures collected from Vēlanjēri by Tamilnadu State Department of Archaeology. It is also datable to sixth-seventh century A.D.

The Mudiyol or Palaiyol could be the earlier forms of Sakti in Tamilnadu. Mutiyol could be the Goddess of river and could have been worshipped for fertility. The Sidhānta Sārāvali of Trilocana Sivāchārya and the commentray on it narrate Jyēshta as Jalarūpini. She is the representation of sthithi. 14 i.e. sustenance.

Jyeshta seems to be a non Aryan deity. She was neglected by the people saying that she came first while the milky ocean was churned by following in all destroying cosmic poison. She was also considered as inauspicious deity.

Lingapurāna lists out the places where she has to be taken to please her. Of the places mentioned, the place of Buddha is significant. Further the non vedic forms of worship indicated for the deity suggest that she was a non-vedic Goddess. Later, she appears to have been brought under the canopy of Vaishnavism as this Purana informs that she was permitted by Vishnu to go and live with those who offer worship to him exclusively with a distinct disregard in their hearts for Siva and the other Gods. The fact of her worship by the devotees of Vaishnavism is proved from the lament of Thondaradippodiālvār saying that the worship offered to this deity (Jyeshta) by people in the vain hope of acquiring the fulfilment of their desires, while there is the great god Vishnu, the conferer of all boons, whom they forget altogether.15 Though Jyeshta was brought into the pantheon of Vedic Gods, she appears to be the ancient appropriate to identify Kādurai Kadavul with Korravai, the Kādukāl. The earliest representation of this deity could be the figure from Ādiccanallūr. 11 Other representation of this deity appears to be the female figure embedded upon an urn found at Mēlaperumpallam. 12

The adoption of more Vedic Gods and Goddesses in the Tamil country had taken place during the Sangam and Post Sangam periods. Consequently the worship of number of manifestation of Goddesses was found during the Pallava period. In Silappatikaram we have references to Goddessess Malaimakal, Korravai and Paliyöl, with descriptions of iconographic features of Korravai. From the period of Silappatikaram the supreme position of Korravai seems to have waned gradually as she had been associated with Muruga as his mother.

Manimēkalai refers to a temple dedicated Kādamarselvi<sup>13</sup> situated in the cremation ground. deity could be identified with Korravai though some scholars take her to be Kāli. The 'Kādu' mentioned above could be the cremation ground. There is also a reference to Mudiyol kottam suggesting that there was a separate shrine for Mudiyol i.e. Muttaval, Jyeshta. Palaiyol (elder person) mentioned in Tirumurukarruppadai could refer to Mudiyol of Manimekalai. Naccinārkiniyar's identification of Kādukāl with Palaivol seems to be not acceptable. Kādukāl and Palaiyol were different and Kādukāl was Korravai. The plausible identification of Palaiyol is Jyeshta. The earliest Jyeshta found in Melolakkur is datable to sixth-seventh century A.D. The next important is the one found carved in a rock-cut cave assignable to the eighth century A.D.

Hence Kāļi in the place of Korravai and Saptamatrika in the place of Jyēshta had become popular among people. Separate shrines for Kāļi and Saptamātrikas came into existence. From the nineth century A.D. onwards we get number of excellent images of Kāļi both in stone and bronze. Likewise the Saptamātrika group is found invariably either on the southern side of the temple prakara or on the outskirts of the village.

Kāļi and Saptamāta worship is elaborately described in Kalingattupparani, datable to 11th-12th century A.D. Offering the head of the heroes to Kāļi is also mentioned in it. There are a number of inscriptions that throw light on the existence of Kāļi shrines and the offerings made to them.

Mahishasuramardhini form of Goddess is another important aspect of Sakti. It had its dominance in some parts of Tamilnadu. This form could have been influenced from Karnataka region.

With the advent of Ādi Sankara, the Sakti cult seems to have had more dominance in Tamilnadu in eighth-nineth centuries.

During 11th-12th century Sakti cult attained the superior position atleast in Chola country. Ottakkūttar, the celebrated poet was a staunch devotee of Sakti and is said to have composed Thakkayāgapparani, a parani on Dakshan yāga. This Tamil work throws valuable information on Sākta customs and beliefs. In many verses of his work he makes references to Yamata tantras and other related works of Sākta religion. During Chola period Dārāsuram appears to have been the centre of Sakti cult as there is still a shrine dedicated

non-Vedic Goddess worshipped by the Tamils. This is the reason that the Tamils call her as Palaiyol and Mudiyol. She seems to have been worshipped as an important deity during Pallava, early Pāṇḍya and early Chola periods.

Among all the aspects of Sakti that are found in the temples of the Pallava period, Durga has a separate shrine at Mamallapuram and Panamalai. The earliest figure of Durga in Tamilnadu comes from Valaiyāttūr in North Arcot Ambedkar District. As far as Durga worship is concerned it seems that its antiquity goes back to the Indus civilization according to Dr. Asko Parpola. 16 He connects this worship ultimately with the cults of feline riding Goddesses of war in the ancient near East. In this connection he had argued at length for the derivation of Durga's name from Durga 'fort'. Likewise he derives the word Korravai from Köttavi i.e. Kotta, fort + vi the feminine suffix. He cites the derivation of Kötësvari from Kötta + isvari, mistress of He feels that Kotesvari is the synonyom of the fort. Durga.17

From early Chola period, Kāli worship had occupied a special place pushing aside the importance of Korravai. Kāli is a vedic Goddess and is called in epigraphs as Kālābatāri. Side by side the Saptamatrika (Seven Mother Goddesses) worship was also prevalent from the period of Silappathikaram. We get the sculptural representation of them from Mahendravarman period. Saptamātrikas are usually taken as the anthropomorphic forms of seven holy rivers in North India. Hence these Goddessess also belong to the group of Vedic pantheon. The inroads of these deities should have displaced Jyēshta, the ancient river Goddess of Tamils.

to Chakkarattamman which is popularly known as Lajja Gowri in Andhra Pradesh.

In course of time, as more Gods and Goddesses emerged in Saiva and Vaishnava pantheons, Sakti cult appears to have lost its superiority. Finally when both Saivism and Vaishnavism were severely suffered due to the onslaught of Muslims, Sakti cult also was pushed into darkness.

- 1. Pushpendrakumar, 'Sakti Cult in Ancient India'; 1974 p. 14.
- 2. Vajasneya samhita. III. 53.
- 3. Taittriya Aranyaka. X. 18.
- 4. Ibid.
- 5. Kena Upanishad, III, 23.
- 6. Pushpendrakumar op.cit. p. 18.
- 7. Udayanatham Goddess figure discovered by the Tamilnadu State Department of Archaeology
- 8. Tholkappiyam, sutra 59, (1960).
- 9. Perunthogai, Ilavana sarukkam.
- 10. Kalittogai, p. 80 (1957).
- 11. Nagasamy, R. Tantric Cult in South India, p. 5.
- 12. Sridharan, K. "Terracotta Art of Poompuhar", Seminar on Marine Archaeology, Ed. Natana. Kasinathan, pp. 68-70.
- 13. Swaminatha Iyer, U. V. Ed. Manimekalai. 18, 115, 116.
- 14. Gopinatha Rao, T. A. 'Elements of Hindu Iconography', Vol. I, Part II, pp. 398-99.
- 15. Ibid. pp. 396-98.
- 16. Asko Parpola, "The coming of the Aryans to Iran and India and the cultural and ethnical identity of the Dasas", IJDL, Vol. XVII, No. 2, 1988, page 178.
- 17. Ibid. p. 180.
- 18. A.R.E. 317/1911, 1912.
- 19. Natana. Kasinathan, Kalvettu, Journal of Tamilnadu State Department of Archaeology.

#### ALAGANKULAM.

# AN ANCIENT SEA PORT OF PANDYAS

The three ancient Tamil kingdoms of Tamilnadu namely the Chera. Chola and Pandya seem to have been prospered when Ashoka, the great Mauryan monarch was ruling over the Indian sub continent. mentioned in his rock edict, that these kingdoms were situated beyond the borders of his kingdom in the extreme south of India. The name of the Pandya kingdom is found stated in the ancient Ithikasas, Ramayana and Mahabaratha. In the Ramayana, Sugriva, the great king of forest is said to have advised Hanuman on his mission to south in search of holy mother Sita.2 not to be enchanted by the beauty and wealth of Kapatapuram, the capital of the Pandyas. Since there is a mention in these ancient works some of the scholars are of the opinion that the name Pandya could be derived from Pandaiyar, meaning the ancient people.

It is stated in the accounts of Megasthenis, that while Heracles was in India a female child namely Pandya was born to him and he gifted the southern most part of India to her as Sridana (Dowri).<sup>3</sup> There is also a legend that the Pandya king had sent an embassy to the court of Agustus, the Greek emperor.<sup>4</sup> Hathighumpha inscription of Kharavela refers to a league of Tamil states that was 113 years old at the date of the inscription and had been for some time a source of danger to the Kalinga kingdom.<sup>5</sup>

The three ancient kingdoms of Tamilnadu had their capitals at Vanchi, Uraiyur and Madurai and sea

ports at Musici, Kaviripumpattinam and Thondi respectively. In addition to these prime and important sea ports, they had several subsidiary sea ports also. These subsidiary sea ports also seem to have played predominant role during particular periods. Though these were referred to by a few poets of the Sangam age, these ports appear to have lost their importance in course of time. One such important port was Marungurpattinam in Pandya country located on the eastern coast where the river Vaigai empties its water in the Bay of Bengal. It could be comparable to the famous emporium of Cholas, namely Kaviripumpattinam.

Marungurpattinam was devided into two parts being one as Unur and the other as Marungur. Marungur was on the sea shore area and Unur was in interior area lying on the west of the sea. Agananuru gives an illustrious description of Unur and Marungurpattinam.

கடிமதில் வரைப்பின் ஊணூர் உம்பர் விழுநிதி துஞ்சும் வீறு பேறு திருநகர் இருங்கழிப் படப்பை மருங்கூர்ப் பட்டினம் (227 : 18-20)

In another poem of Agananuru, Unur is described as a place which was abundant with paddy.

முழங்கு கடல் ஓதம் காலைச் சொட்கும் பழம்பல் நெல்லின் ஊணூர் (அகம் : 220)

This Marungurpattinam is said to have located between Korkai in the south and Thondi in the north. Since Alagankulam lies on the confluence of the river Vaigai with the Bay of Bengal, it could be identified with the old Marungurupattinam. The accidental discovery

of a punch marked coin and semi precious stone beads, led the State Department of Archaeology, Tamilnadu to carry out intensive exploration in Alagankulam in the year 1984.8 The artefacts collected during exploration had led to the excavation in the year 1986-87 under the guidance of Dr. R. Nagasamy, again in the years 1990-91, 1993 under the guidance of the present author. Totally eight trenches were laid out. They have yielded number of excellent artefacts that testify to the antiquity and its commercial contact with the far eastern and far western countries. The following objects unearthed from excavation are worth the mention.

- 1. Black and red ware pottery
- 2. Square Copper coins of the Pandyas
- 3. N.B.P. Ware pottery
- 4. Inscribed potsherds
- 5. Rouletted ware pottery
- 6. Stamped pottery
- 7. Dice, bearing symbols similar to Harappan symbols
- 8. Die of a horse
- 9. Semi precious stone beads
- 10. Amphorae pieces
- 11. Cups with the base having protrusion at the centre and leaf motifs in the interior side
- 12. Shell bangles.

The black and red were sherds are datable to the fourth-third century B.C. They were of fine fabric,

occurred in the lower most level datable to 400 B.C. on the basis of carbon C 14 analysis.

The square copper coin of the Pandyas could be datable to the fourth century B.C. on comparative basis of the coins of the Greeks. The first coin on the obverse bears an elephant and some auspicious symbols and on the reverse the figure of a stylished fish, the royal emblem of Pandyas. The second coin bears the figure of a bull on the obverse with a turf in front of its head, and the figure of fish on the reverse. This coin is very interesting since the figure of the bull seems to be quite similar to the figure of the bull found on Harappan seals.

The N.B.P. ware is an indicator of the trade contact which Tamilnadu had with the Gangetic region during fourth-third century B.C.

Another interesting feature of this site is the occurrence of inscribed potsherds. The sherds of black and red ware, Rouletted ware and Redware bear the script of archiac Tamil characters, written on the shoulder portion of the vessels. Most of them indicate the name of the persons who seem to be the owners of these vessels. Inscriptions are made after firing the pottery. In one case the inscription appears to have been executed before firing. Another sherd bears the letters with decorations. On the basis of the stratification these sherds could be assigned from third century B.C. to second century A.D.

As far as rouletted sherds are concerned, they occur in large quantity at this site. On the basis of the texture, clay and rouletts used, Dr. Vimala Begley, is of the

opinion that these could be dated upto fourth century A.D. 10 Though Arikamedu had also yielded a considerable number of rouletted sherds, they are in grey colour with black burnishing. Contrary to this, we get a large number of rouletted ware burnished in red colour at Alagankulam. Dr. Vimala Begley has assigned to the second half of the second century B.C. to the Arikamedu rouletted ware.

Another interesting pottery is the stamped pottery bearing the figure of peacock; horseman and fish. Dr. Vimala Begley feels that these are imported ware, datable to the first century B.C. There is another ware that is also considered to be an imported one, is the cup having flaring rims with wide mouth. These have base with the protrusion at the centre. Some of the bases of this ware have leaf motives also. These are also assigned to first century B.C.

bearing simbols on three sides and no figure on the fourth side is a significant one. The symbols on the three sides are comparable to the symbols found on the Harappan seals. Since these symbols are found on a dice, the symbols could represent the numerals such as one, two and three. In the third season of the excavation, an outstanding find, the die of a horse was found. It is made of a rouletted sherd. It seems to have been used for making the stamped pottery. As the die has been unearthed at Alagankulam there could have existed a factory for making stamped pottery.

A large number of semi precious stones and shell bangle pieces were collected from this site. The occurrence of large quantity of beads and shell bangle

pieces make us to presume that there could have been factories for producing the semi-precious stone beads and shell bangles at Alagankulam and probably exported them to the other parts of the World, especially to the South east Asian countries.

The Amphorae pieces and the Roman coins are the evidences for the settlement of Romans at Alagankulam from the first century B.C. to fifth century A.D. The Roman coins of Valentine (383-395 A.D.), Theodosius I (383-393 A.D.) and Arcadius I (395-480 A.D.) are of good evidences for knowing the commercial transactions between Tamilnadu and Rome during fourth-fifth centuries A.D. In the recent excavations also, a few coins of Roman origin have been collected. They are in a corroded condition.

Dr. Vimala Begley, in her recent article, on "Ceramic evidence for pre-Periplus trade on the Indian Coasts", had concluded that on the basis of ceramic evidences, the Coromandal coast traded with the Mediteranian from about second century B.C. some two centuries before the time of the Periplus. This trade route did not interconnect with the ports of the upper west coast. Even in the second half of the first century B.C. and early first century A.D. if ceramic evidences can be construed as an indicator, it appears that neither of the two coasts traded directly with the other despite the fact that both carried on overseas trade with the classical world. Present evidence suggest that domestic trade from the upper west to the south east was not coastal but inland, no doubt through several inter connecting routes".11

From the foregoing narration, it is obvious that the eastern coast had commercial contact with the western countries. Alagankulam which is situated on the eastern coast might have actively involved in this trade as is evident from the artefacts found in the excavations.

- 3. Mc. Crindle, Ancient India as described by Megasthanese and Arrian, p. 169.
- 4. Ancient India as described in classical literature, J. W. Mc Crindle, p. 9, para 4; நீலகண்ட சாஸ்திரி, கே. ஏ.; தென் இந்தியாவைப் பற்றி வெளி நாட்டார் குறிப்புகள், (1976) p. 77.
- 5. Nilakanta Sastri, K. A. 'A history of South India', Third Edition, 1966, p. 88.
- 6. Mayilai Seeni Venkatasamy, 'Pandaittamilar Vanikam'. (Tamil).
- 7. Abdul Majeed, A, Thulasiraman, D, and Vasanthi, C, "A preliminary report on Alagankulam excavation", published in 1992.
- 8. The author of this article deputed his curator Thiru K. S. Sampath to explore this site.
- 9. Dr. Nagasamy, R. Alagankulam, 'An Indo-Roman Trading Port', Indian Archaeological Heritage, Vol. I, INTAC Publication, Delhi 247-254.
- 10. Dr. Vimala Begley, "Rome and Trade ceramic evidence for Pre-Periplus trade on the Indian Coasts", foot note, 51, p. 193.
- 11. Ibid., p. 188.

<sup>1.</sup> Sircar, D. C. Select Inscriptions, Vol I p. 17.

<sup>2.</sup> Ramachandra Dikshitar, V R. 'The Tamils'.

## OFF SHORE EXPLORATION AT POOMPUHAR

Tamilnadu has a long coast line of more than 600 Kms. During the early centuries of the Christian era Tamilnadu had a number of busy ports. One of them was Kavirippūmpattinam which is mentioned by foreign chroniclers as 'Cabaris Emporiam'. From this port, ships sailed to far Western as well as far Eastern countries.

It is from the Sangam literature we could understand that the Yavanas had their settlement at this place. Pattinappālai, Silapatikāram and Manimēkalai give a good account of the town plan of this city and its busy activities with local and foreign merchants.

It is also stated in Manimekalai that this great city was swallowed by the sea, due to the furious act of Lord Indra as the celebration of Indra festival was stopped. This could represent that the city had lost its importance during fourth, fifth century A.D. and became a small hamlet as could be culled from the Bhakti poems like Dēvāram and Divyaprabhandam hymns and the inscriptions of Chōla period.

In order to find out the cultural aspects of the city, on shore excavations were carried out by the Archaeological Survey of India in 1960. These excavations exposed some important structures namely, a wharf, a Buddha vihāra and a water reservoir. Of these the wharf is dated with the help of C.14 method to third century B.C. The other structures are datable

to fourth-fifth century A.D. But these excavations could not suggest clearly the area submerged under the sea.

Therefore the Tamilnadu State Department of Archaeology had made an effort to find out portion of the city that submerged in the sea. It invited Marine Archaeological branch headed by Dr. S. R. Rao of the National Institute of Oceanography, Goa, to conduct the geophysical survey off the coast at Poompuhar in the year 1981. In their report of the geophsical survey, the National Institute of Oceanography stated there are a few peaks at a depth of seven to eight The said peaks are about three to four mtr. height. They also advised this department to carryout intensive exploration in association with engaging the bv trained divers. Following Archaeology department had sent a proposal the Government for an intensive exploration. Tamilnadu Government was pleased to sanction about Rs. 10 lakhs in the first phase for this exploration. first phase exploration was conducted in the year 1991 and the results were very interesting. During that exploration some structures in shallow waters and a big structure about five Km. seaward from the sea shote off Kavirippumpattinam were located. A ship wreck was also discovered about five Km. seaward from the sea shore. Due to heavy under currents, the divers could not able to explore for long time. However the size of this structure was approximately measured. It seems that the width of the walls of the structure measures more than one mts. The peripheral length of this structure is 30 mts. The gap in between the two wall is The shape of the structure is horse shoe. The diver Archaeologists have reported tracing a few courses of stone blocks which need confirmation.

The shipwreck was intensively explored by the divers and were able to collect some ingots bearing the legend W. Blacket on one side and 1791 or 1792 on the other. Therefore it is presumed that this shipwreck should have occured in the last quarter of the 18th century. Following the results of this survey, Tamilnadu Government was pleased to sanction another 10 lakh rupees for conducting the second phase of the survey in the year 1992 - 1993.

The second phase of exploration was started in January-February of 1993. This exploration lasted for nearly one month from 21-1-1993 to 28-2-1993. During that season, explorations were carried out in the inter tidal zone as well as off shore area between Vanagiri in the south and Nayakankuppam in the north in water depth of five to seven mtr. More materials have come to light from the exploration of the inter tidal zone revealing the presence of ringwells at Vanagiri and Pāmpuhar. A brick wall of the Sangam period was also exposed in a few metres south of Kannagi statue. The brick size of this structure is  $36 \times 18 \times 6$  cm. The ring wells and structures are assignable to second century B.C to fourth century A.D.

During this second phase exploration in the low tide area four brick structures were exposed opposite to the present Kaviri mouth at one metre depth. The exploration of these structures indicated that they are disturbed walls 25 mtrs in length and 3.4 mtrs in width. The size of bricks used is  $22 \times 13 \times 6$  cm. and the lime mortar served as the binding material. Provisionally the structural remains are assigned to second century AD, to fourth century AD

As a follow up action, deeper waters off Pūmpuhar were explored. Two sites were selected on the basis of geophysical survey. One was opposite the present Kaveri mouth near Vanagiri and another opposite Kadikkadu situated north of Pūmpuhar. Airlift operations in seven metre depth revelaed three courses of stone mesonry off Vanagiri. The blocks vary in size  $30 \times 20 \times 5$  cm. to  $65 \times 40 \times 10$  cm. and  $60 \times 35 \times 10$  cm. The approximate date of the strctures can be assertained from associated pottery collected at both the sites. They are megalithic Black and Red ware, Redware, Gray ware and Buff ware assignable to second century B.C. to fourth century A.D.

In the third stage of exploration in deeper waters at 23 mts depth, the U-shaped stone structure was intensively explored. This feature needs further investigation before it can be connected with archaeological importance. The shipwreck discovered in 1991 at a water depth of 19 mts. was explored further and the wooden planks of the hull were traced. The ship is about 50 mts in length and 15 mts in width. This ship wreck of 1791-92 is assignable to period IV.

As a result of this season's exploration it is now possible to identify three periods of structural remains of ancient Pumpuhar, the first one above HWL, the second in one metre depth and the third in five to seven mt. depth. These evidences are only indicative of the extensive submergence of the ancient port settlement. Further work alone will reveal the full extent of one or more settlements of the third century B.C. - fourth century A.D. in a vast area extending from Nayakkankuppam to Tranquebar. The

nature and age of the U-shapped structure in 23 mts. depth are yet to be ascertained. It is now possible to confirm that a part of an ancient port-town of third century B.C. - fourth century A.D. in an area traditionally known as Pūmpuhar has been submerged and archaeologically significant evidence has been obtained both for the submergence of the town and transgression of the sea.<sup>1</sup>

The further exploration will provide clues of the extension and plan of the brick and stone structures in the sea and land. Present shoreline map is to be prepared to know the shore migration of the vicinity. Intensive echosounding and sonar survey may provide better features for marine archaeological importance. The nature of foundations and orientations of the structures can be assessed by extensive airlifting. Further on shore explorations may focus more light in constructing the chronological history of Pūmpuhar based on the archaeological findings.

<sup>1.</sup> Report submitted by the Marine Archaeology Centre, N.I.O. April, 1993, pp. 8-9.

#### FOUR COPPER PLATES OF TENKASI

The copper plates edited below were in the possession of Thiru P Munisamy Naidu of Tenkasi. He willingly placed these plates for acquisition by the Tamilnadu State Department of Archaeology on compensation. Thereupon Thiru C. Chandravanan, Curator of Kutralam Museum and Thiru V. Vedachalam of Thirumalai Nayakar Mahal Museum were deputed to examine them and sent a report. They made ink impressions of these plates. On examination of the details of the copper plates, they were acquired by the State Department of Archaeology.

Of the four, three are written in Tamil script and Tamil language while the fourth one is in Telugu script and Telugu language. All the plates are rectangular in shape. The copper plate in Telugu script is smaller in size than the other three. The three bigger plates have a semi circle portion at the top of them, with a hole in the middle to secure the plates by a ring.

The first plate describes the holy episode known as Valaivisupurāṇam in the beginning and records the gift made by Sivanpaḍavar i.e. fisherman. In Valaivisupurāṇam, Siva is depicted as a fisherman. Hence it appears that the person who composed the matter for this copper plate seems to have chosen this story of Valaivisupurāṇam, while mentioning the gifts made by Sivanpaḍavar i.e. fisherman. This copper plate is said to have written in the presence of Kāsikaṇḍa Parākrama Rāja (one who established

Thenkāsi) during the period of Sriperumāļ, Alaganperumāļ Irantha Kālam edutta Sri Vallabha Varaguņarāyapāndya Kulasēkhara Rāma Dēva Dikshidar. It is also mentioned that this plate was issued to Gurumahāsāmi of Visvēsvara Abhishēka mutt of Tenkāsi who had hailed from the family of Sivanthapādam Ūrudaiya Dēsikar, probably in 1753 A.D.

The beginning of the second copper plate is written in Sanskrit language and in grantha characters. It was issued by the shepherds during the period of Parākrama Pāndya. Since it was an endowment account of the mythical made by shepherds, an ancestors of the Ayars, namely Sridharan, Nanthan, Ānāyan, Idaikkādar, a Saiva saint, is given. It further states that Angalammai (Angavai) the daughter of the celebrated Pāri one of the seven philanthrophists was married to a Malayaman king of Tirukoilūr who also belonged to the shepherd caste. The king of Thirukkoilūr is mentioned in this plate "Arasappakon". This is the first reference we have about the name of a Malayaman king who married Angavai, the daughter of Pari. The traditional and legandary Pāndya kings are described as follows: "those who enjoyed the treasuries of Korkai; an important port city of the Pāndya; those who worn garland of Margosa flowers; those who established the early middle and last Sangams (i.e.) Tamil Academy for Chokkanāyanār (Siva), who pleased to make 64 exploits".

The historical kings like Varutunga Pāndyan, who had composed Brahmendra kāndam, Karuvai Anthāthi, Karuvai Venbā (Karivalamvantha Nallur Venba) are

mentioned. Ativeerarāmapāndian, who wrote Naļankathai, Verri Vērkai and Kāsi Kāndam, is also mentioned. This plate was issued during the period of Sri Vallabha Varaguna Pandian. The date of Kali era given in this plate seems to be incorrect. The place wherein the people of shepherd caste lived is also given as follows: East of mountains. west of Channels, South of Kasi and North of Kanyākumari. The division among the shepherd caste is found as Pudunāttār, Kalakkudiyār, Pāsiyar, Siviyar, Mukunthargal, Kettiyar, Sevvalar etc. The mention of Kalakkudiyar as one of the divisions of Ayar caste is interesting, as the chief officials of early Pandyars namely Jatavarman Sundara Pandya and Srivallabha are said to have hailed Kalakkudi, a village in Pāndinādu,

The third copper plate deals with the gift made by the Vanniyas to Mudaliyar Sannidhanam of Kanchipuram Sannidhi madam. In compensation of the privileges they got from the kings of Kanchipuram and Madurai. In the introductory part, the origin of Vanniya is elaborately described. In order to destroy two Assuras namely Vallan and Valliyan who used to eat the flesh of the human beings, Lord Siva stared at his axe (Parasu) resulting the birth of five heroes wielding bow, sword, axe, Sirusavalam and Pernsavalam and tied with a bell, in front of him. At once Goddess Parvathi, seated by the side of Siva, offered Thirupallittaman (the garland) to these five heroas, so that they were called as 'Palli' and appointed them as the general of the army; henceforth they were called as Padaiyatchi, (one who commands the army). Then it is narrated that they fought with the said two demon kings and killed. Having killed two asuras they pleaded with Siva to get rid of the sins. Siva blessed them and directed them to go to Sivanthapātham Ūruḍayamudaliyār to get his blessings. It also states how they got different epithets by quoting different incidents. For example, they are said to have ridden on a horse made of molten copper to prove that they had originated from Agnikulam.

The last plate<sup>1</sup> which is written in Telugu script seems to have been issued during the period of Vijayaranga Chokkanātha Nāyakan. It refers to the gift made by Thangasāmy Nāiḍu, son of Venkatakrishna Mahibālan to an individual Bhārathi Paṇḍāram son of Kavirāyar (a great poet) of Mēlapuliyūr. This gift was made to Bhārathi Pandāram for his meritorious service of singing Vāhana Kavi in the Sannidhānams of Lōganāyaki and Thirikūḍapathi. The date given in this plate seems to be not correct. But since it was written during the period of Vijayaranga Chokkanātha Nāyakkar, it can be assigned to 18th century A.D.

Though the above four plates furnish very little historical information, they are more valuable from the point of sociological aspect. They trace the origin of some castes from the Mythical Gods and throw more light on the social structure during the 18th century A.D. in Tamilnadu. It is found that the people of each caste generally claimed their origin either from some Gods or from the pious saints. This makes us to understand how the caste distinctions were so strong and dominent during the 18th century A.D. Texts of the copper plates are given below:

## செப்பேடு எண்-1

#### சிவன் படவர்

- 1 பல்லாண்டுயிருடன் சொல்லாண்டுலகிய பருதியுஞ் சோமனும்
- 2 பாரேளுலகம் படைத்தருளீசன் பூலோகத்தின் புதுமை தா
- 3 ன் பார்க்க மாலுடன் தேவர் வா வென்றளைத்து அன்புடன் கேள்க்க
- 4 அப்போ துமையாளக மகிழ்ந்து எப்போது நாம் யேகுவதல்ல நார
- 5 த முனியை யளைத்து பார்மீதிற் போய் பார்த்து வாவெனவே இமைய
- 6 பருவதம் நந்தா பருவதம் எமகூட பருவதம் வடவிந்த பருவ தம் நிடத ப
- 7 ருவதம் கந்தமா பருவதம் நீலகிரி பருவதம் சூள்ந்த மய்யத் தில் வெ
- 8 ள்ளியங்கிரியில் யகாசூ கொடுமுடியும் ஐறாவதம் புண்[ட] ரீகம்
- 9 குமுதம் புடம் சேந்தன வாமன்ன சுப்ராதிபன் சார்வ பூமன அஞ்சன்
- 10 ன திக்கெச**ங்க** ளெட்டு முடைய திசைதனிலே தோ**ன்**றி நின்ற ச
- 11 ன்டன் ருத்திரன் வருணன் வங்கி[ஷ]த்**தில் அ**தியரசன் நாரதமுனி
- 12 யை நன்றாய் தொழுது பார்மீதில் வந்து நா**ம்** பணிவிடை செய்
- 13 ய யேதென வென்று யியல்புடன் கேள்க்க வாரும் பிள்ள
- 14 ாய் தியாசர் வாரதி சூள்ந்த வையகமான காஞ்சிபுரத்தில் சிலா

- 15 சாதனத்துகுடையவனாகவும் காஞ்சிபுரத்துக்கு தெற்கு வெ
- 16 கோவாசி<sup>2</sup> அதின் தெற்கு தூசி மாமண்டூருக்கு அதின் தெற்கு வந்த
- 17 வாசி அதின் தெற்கு வெள்ளிமேடு அதின் தெற்கு அருணாசலம்
- 18 ஜென்ன பட்டணம் மயிலாப்பூர் முகத்துவார வாரதியில் அ
- 19 தி அரசனு மத்துண்டாகிய ஜனங்களு மிருந்தார்கள் அச்சம
- 20 யத்தில் சிவன் பார்வதிக்கு உபதேச**ம்** பண்ணுமிடத்தி**ல்** சுப்பிர
- 21 மணியர் திருச் செவியில் வண்டு ரூபமாய் கேட்டதினாலே சு
- 22 ப்பிரமணியரை மகரமாகவும் பார்வதியை அதி அரசனு
- 23 க்குப் பெண்ணாகவும் பிறக்க சிவன் அனுக்கிரகம் பண்ணி னாற்
- 24 அந்தப்படிக்கிப் பிறந்திருக்கிர காலத்திலே சமுத்திரத்தில்
- **25 பார் ப**டவு வோட முதலான தெல்லாஞ் சமுத்**தி**ரத்தி**ல்** ஓடாம
- **26 ல் சனங்களு**க்கு பிளைப்பில்லாத<sup>3</sup> படியினாலே தட்டி பரை சா
- 27 த்தச் சொல்லி மகரம் பிடித்தவ**ர்க**ளுக்கு நம்முடைய பெ**ண்**
- 28 ணைக் குடுக்கிறோ மென்றதாகச் சொன்னார் அதினாலே அனே
- 29 க கோடி சனங்களிறந்தார்கள் அந்த சமயத்தில் பரம
- 30 சிவனார் மகரம் பிடிக்கிறோ(ம்) நமக்கு பெண் கொடுப்பீறா என்
- 31 று கேட்டார் அப்போது அதிஅரசன் சுவாமியைப் பா
- 32 ர்த்து அப்படி ஆகட்டும் என்றான் அந்தப்படிக்கு தேவர்க
- 33 ள் முதலான நக்ஷத்திர பதவிகள் காலன் தூதன் எமன் மு
- 34 தலான தேவர்களெல்லாம் வலையாக வுண்டுபண்ணி சமுத்தி
- 35 ரத்தை வளைந்து மகரம் பிடித்தார் அப்போது சிவன்
- 36 ஏரிவந்த படகு சாய்ந்தயிடத்தில் ஒரு பிரம் கயிலையங்

- 37 கிரி தாங்கவும் ஒரு பிரமிவன் தாங்கவும் அப்போது சிவன்
- 38 கண்டு சந்தோஷப்பட்டு நம்முடைய சிவன் படவனோ என்று
- 39 பெயருங் குடு**த்**து வேண்டிய வெகுமதியும் பண்ணினார்<sup>4</sup> சிவனு
- 40 க்குகலியாணமுடித்து சாயங்காலஞ்சந்தி பண்ணுகிர கால
- 41 த்தில் சிவன் பாதத்தில் மச்சங்களெல்லாஞ் சூள்ந்த படியி
- 42 னாலே வாரும் பிள்ளாய் சிவன் படவர் இந்த மச்சம் பிடித்த
- 43 தாமரை இலையை திருக் கையால் சுருட்டி இந்த அளவிட
- 44 சதிரம் போல வுண்டுபண்ணிகொண்டு யிந்த மச்சம் பிடி
- 45 யும் பிள்ளா யென்று கொடுத்தார் சிவன் படவன் பாத தெரி
- 46 சனை பண்ணி வணங்கினான் தாமரையிலை அளவில் வலை
- 47 முடிக்க சந்திரனை சில்லாக்கி காலன்றன்னை நல்ல கதிறாய
- 48 திற் கோர்த்து நாலு வேதத்தையு நூலாய் நூல் முனையி
- 49 ல் கொழுகித் தொடையில் வைத்து நூல் முறுக்கி அருந்த நூ
- 50 லை கதிரதனிலே அரும்பதாச் சுருட்டி இந்திரனை ஊசி யென்
- 51 று வைத்து அதில் நூலிட்டு சூரியனை வைத்து அடியிற் கோ
- 52 ர்த்து முப்பத்து முக்கோடி தேவர் நாற்பத்து நாற் கோடிரி
- 53 ஷிகள் நக்ஷத்திர பதவிகளு மணியாக வைத்து காலனை சுற்
- 54 று கயிறாக வைத்து உள் கயிறு பிரமாவாகவும் திருக்கை
- 55 சூலமாகவும் வைத்து வலை சூரியனாகவும் வலை முடிவில் சுவா
- 56 மி கையில் முத்திரி மோதிரம் போட்டு வான் கயிரு விஷ்ணக
- 57 லையில் சேடனாகவும் போட்டு சுவாமி பாதத்தில் னவத்து சுவா
- 58 மி திருக்கையால் கொடுத்து நீங்கள் உபயகுல வங்கிசம் யெ
- 59 ன்று பேறும் கொடுத்து வெகுமாணம் ரிசப**க்கொ**டி ம
- 60 கரக் கொடி தாமரைக் கொடியும் கொடுத்து கைலாச
- 61 பரம்பரையில் மடாதிபதிகளில் கைலாச கிரியில் சி
- 62 றந்த மேல் கோபுர வாசல் மடத்தி பாவம்ச பரம்பரையா

- 63 ன காஞ்சிபுரம் வுங்கள் நயினார் சிவ(ந்)தபாத ஊருடைய
- 64 தேசிகரிடத்தில் ஜன்ம சவுக்கியமும் சிவபத்தியும் ஒங்களு
- 65 க்கு புத்திர களத்திர பரம்பரையாய் வரிடம் பிரசாதம் பெற்
- 66 றுக் கொள்ளுங்களென்று திருவுளம் பற்றினா ருடனே சி
- 67 றிது சனங்கள் பூலோகத்தில் நம்முடைய நயினார் சிவந்த

- 68 பாத மூருடைய தேசிகர் தூசி மாமண்டூர் பாலா
- 69 த்தங்கரையில் தல வாசமாயிருக்கிற நாளை
- 70 யில் வந்து கண்டார்கள் நமுடைய நயினார் வாரு
- 71 ம் பிள்ளா யதிஅரசரென்று தீகைஷயும் பன்
- 72 னி குருமொழிப்படி யிரும் பிள்ளாயென்று
- 73 திருவுளம் பற்றினார் சாலிவாகன சகாப்த்தம் 1200க்கு
- 74 மேல் சொல்லா நின்ற கொல்லம் சுப திரிபுவன வீர
- 75 சந்திரகுலப் பிரதீப மதுரமாகேந்திர சேர்ந்த
- 76 மங்கல பிரபலாதிசுராஜ்ய மங்கள நாரசிங்க
- 77 கேரள தாமோ திவாகர சோள சிந்து வடவால
- 78 நாயக சாயுச்சிய சார்வ பௌம தெய்வ பிறாம
- 79 ண ஸதாபனாசாரிய நாசாதிராசன் நாச பரமேசுரன் நாசமா
- 80 ர்த்தாண்டன் றாஜ கெம்பீரன் ஸ்ரீபெருமாள் அ
- 81 ளகம் பெருமா ளிறந்த கால மெடுத்த சீவல வர
- 82 குணராம பாண்டிய குலசேகர ராம தேவ தீக்ஷ
- 83 தருக்கு 454க்கு சார்வரி ஸ்ரீ சித்திரை மீயக உ
- 84 சுக்கிரவாரமும் பூர்வ பக்ஷத்து பஞ்சமியும் பூச
- 85 நக்ஷத்திரமும் சவுபாக்கிய யோகமும் சிங்க கர
- 86 ணமும் ஆதித்தன் சுக்கிரன் உச்சமாயிருக்கிர சுபதி
- 87 னத்தில் காசிகண்ட பராக்கிரமராஜா திருமுன்பாக
- 89 விசுவேசுரர் சன்னதியில் அபிஷேக மடம் சிவ

- 89 ந்தபாதமூருடைய தேசிகருக்கு புத்திர புவுத்திர பரம்ப
- 90 ரையாய் குருசாமிக்கு சாதனம் யெழுதிக் கொ
- 91 டுத்தபடி சொக்கலிங்கம் பூசை நைவேத்தியத்
- 92 திற்காக வருசம் கக்கு தலைக் கட்டுக்கு கலியாண
- 93 த்தில் மாப்பிள்ளைக்கு . ம் உ பெண்ணுக்கு .
- 94 ம் உ வெத்திலை பாக்கு . ம் யெங்களவர் மடி
- 95 தப்பினவர்களுக்கு வாக்குங் கடமையும் சுப
- 96 முதலாகிய காரியங்களுக்கு தலைக்கட்டு க க்கு
- 97 . ம் உம் தீக்ஆகு . ம் குடு ம் ஆண்டவர்
- 98 கற்பித்தருளிய ஊளியமுஞ் செய்துக்கொ
- 99 ண்டு வருவோமாகவும் இது தவறினவர்கள்
- 100 கெங்கைக் கரையில் காராம் பசுவைக் கொ
- 101 ன்ற தோசத்திலு மாதா பிதா கொன்ற தோசத்தி
- 102 லும் போவோமாகவும் இந்தப்படிக்கு சரியாய்
- 103 நடந்தவர்கள் அஷ்ட்டா ஐசுவரியமும் பெற்று
- 104 இருப்பாற்களாகவும் இந்தப்படிக் குருசாமிக்கு சா
- 105 தனம் யெழுதிக் கொடுத்தோம் உபையகுல
- 106 வருண வம்சத்தார்களாகிய சிவன் படவன் அ
- 107 டக்கம் யெல்கையாவது மலைக்கும் கிளக்கு
- 108 கடலுக்கும் மேற்கு காசிக்கும் தெற்கு கன்னி
- 109 யாகுமரிக்கும் வடக்கு.

### செப்பேடு எண்-2

- 1 ஸமுத்ரகாஞ்ச்யாங் காசதி காசித்நகரீ பத்துத நிவாஸீ சொக்கலிங்க
- 2 நாமா கச்சித் விகன: சானாதிநாமாதேவிநா ஸாகந்தபஸம் வதிக்
- 3 பாகே த்ரிகட்டாசலங்கடெ தக்ஷிணவாரா ணஸ்யாம் விச்வநாத ஸங்க்யாவதி
- 4 ம்மதே முத்திஸ்ய சொக்கலிங்ககாக்யம் தத்புராச பதேங்காச பண்ட்ய பராக்ரம
- 5 பாண்ட்யாக்ரே ஸேது துஹ்யாசலே வித்யமானை: கோபாலை:
- 6 லிகிதேயம் சாஸை பத்திரிகா
- 7 ல்வத்தையு மந்தார கிரிக் கொப்பான புயங்களையும் திருமகள் வீற்றிருக்கிற **விஷ்ணு**
- 8 வைப்போல சந்திரசேற **மகராஜன்** ந[தி]ப் பிரதோஷ காலத்தில் மாகாளே (ஸ்)
- 9 பவர்ரை **நிஷ்ட்டை** புரிந்து பூசை செய்யு**ங் க**ாலத்தி லாமா குல மாதானவள் புத்
- 10 திரனுட னாலயத்திற் சென்று திரும்பிவர சந்திரசேற மகராஜன் பூசை செய்
- 11 ததை மறுனாள் ராத்தரி நினைத்து கல்லைச் சிவலிங்கமாகவும் பூசாத்தி
- 12 ரவியங்கள் மணலையும் பச்சிலைகளையுமாக அபிஷேக அலங்கார
- 13 நெவேத்தியமதினாற் சிறப்பித்து தியானித்**து உ**தைய**ம்** , பாற்த்ததில் வீடு முழு
- 7.14 ஆ மாற்றின அழையாயிருக்கிறதை ராஜா அதிகேயங் கேட்டு சேணையோடு . ே

- 15 பாய் பாற்த்து புத்திரனை மகிழ்ச்சியாய்த் தழுவுங் ு காலத்திலனுமார் வந்து
- 16 இவழுசை மகிமையா லின்னஞ் சிவ பக்த்தி உயற்ச்சி வரும்படி யெட்டாந் தலை
- 17 முறையில் நத்தக்கோனுக்கு கிருஷணர் அவதாரத்தில் ஆயர் குலம் விழங்கு
- 18 **ம்**படி ரக்ஷிப்பா ரென்றுஞ் சீதரனென்றும் பேர் குடுத்**து** சிவபூசா விதியுஞ்
- 19 சொன்ன உத்திரவின் படி கிருஷணவதாரத்தில் நந்தக்கோன் வம்ச பாரம்
- 20 பரையாய் ஆசாரிய ருபதேசம் பண்ணவேணு மென்று கேட்டதற்க்கு உ
- 21 வமன்னியரிடத்தில் போனால் சொல்வாரென்று அனுக்கிர கித்ததில்
- 22 சிதம்பரத்தில் உவமன்னியரை தெரிசனை செய்ததில் நினைத்த காரியந் தெ
- 23 ரிந்து கயிலாச பாரம்பரையில் மட(ாதி)பதிகளில் கயிலாச கிரியிற் சிறந்த
- 24 மேலக் கோபுரவாசல் மடத்தி பாவம்ச பாரம்பரையான காஞ்சிபுர
- 25 ஞ்' சிவந்தபாதமூருடைய தேசிகரிடத்தில் ஜென்ம சவுக்கியமுஞ் சிவ
- 26 பக்தி நெடுகிலு முனக்கு புத்திர களத்திர பாரம் பரையாக அவரா
- 27 லுபதேசம் பெற்றுக் கொள்ளுங்களென்று அனுகிரகித்தபடி
- 28 குரு சன்னிதானத்தில் வந்து தெரிசனை பண்ணினவுடனே வந்த**து**
- 29 தெரிந்து திருநோக்கம் பார்த்து திருவாய் மலர்ந்து அருமை
- 30 மொழி கூறி தீணெஷ் செய்து திருநீறு ஆசிர்பாதமும் பெற்று
- 31 அனேக நாள் வாழ்ந்துக் கொண்டிருக்குங் காலத்தில் தென்கா

#### FOUR COPPER PLATES OF TENKASI

- 32 சி ராஜா சிவாலய மடாலயம் பிரம்மாலயம்
- 33 யெட்டு மடத்தார்களி லதிபத்தியமான அபிகேக்கு
- 34 கள் குருவாகிய சிவந்த பாதமூருடைய தேசிக நயி<del>சைப் விச்சி</del>ந

SEPARTMENT OF

ACC NO

- 35 ா**த ஸ்வாமி** சன்னதியில் அபிஷேகமடத் ததிப**ர**ாயெழுந்த**ரு**.
- 36 ளி யிருப்பதாலு முன் காரனா காரியரானதாலு(ம்) நாங்கள் வந்
- 37 து தெரிசனை பண்ணினதில் யெங்கள் முன்னோன் சீதரன் ன
- 38 ந்தன் ஆனாயர் இடைக்காடர் முழுதுங் கண்ட ராமக் கோ
- 39 னுக்குப் பின்னால் சேதி மா நாட்டில் திருக்கோவலூரி**ல்** பாரிம
- 40 களங்கம்மனை அரசப்பக்கோனுக்கு ஒளவையாரால் மூன்று
- 41 ராஜாக்களாலும் விவாக நடந்து திருநீறளித்து பின் முப்
- 42 பந்தலென்று நாமந்தரித்த வம்சஸ்தனானதால் நாங்கள் **தீகை**ஷ
- 43 செய்து உபதேசம் பெற்று துவாபர யுகத்தில் கலியுகப் பிரப்
- 44 பில் சாலிவாகன சகாத்தம் . . . . . மேல் செல்லா நின்
- 45 ற கொல்லம் சுபத் திரிபுவனேக வீர சந்திர சூலப் பிரதீப ம
- 46 துர மாகேந்திர சேர்ந்த ம**ங்க**லப் பிரபலாதீ**ஸ்**வரர் ஜெய
- 47 மங்கள நாரசிங்க கேரள தமோதிவாகர சோள சிந்து வ
- 48 டவால் நாயக சாயுச்சிய சார்வ பௌம தெய்வப் பிராம
- 49 னத் தாபனாச்சாரிய ராஜாதிராஜன் ராஜ பரமேஸ்வரன் ரா
- 50 ஜ மார்த்தாண்டன் ராஜ கெம்பீரன் ராஜபோஜன நா
- 51 லா விதான கோலாகல விகட தட மணிமகுட வீரபா
- 52 ண்டிய அவதான சூர அட்டதிக்கு மனோபயங்கரன் பூ
- 53 லோக புரந்தரன் பூமி பாலகன் பாண்டி மண்டல பி
- 54 ரதிட்டா(அவ்)பனாசாரியர் மண்ணென்று சொல்லி வ
- 55 டக்கே படைபோய் பெண்ணென்று மீண்ட பெரிய பெருமா
- 56 ளிந்திரன் முடிமே லிணை வளையெறிந்தோன் ஆரந்தரித்த

- 57 சவுந்தரேஸ்பரர் பூதத்தைப் பணி கொண்ட புகள வீர
- 58 கேரள மேகத்தைத் திறை கொண்டு வீர நரகத்தை கண்
- 59 வாங்கும் பெருமாள் திரிபுவன சக்கிரவிருத்திகளில்
- 60 கோனேர்மை கொண்டான் வாரிவடிவ பல மகமேருவிற்செ
- 61 ண்டுங் கயலுந் தரித்த தெய்வப் பெருமாள் கற்பகத்தரு

- 62 வி னாகங் குடை நிழற்ற மகுடந் தரித்த மகாராஜ ராஜன் தென்
- 63 பொதிய மேருவிற்கு குருமுனியேவி வரும் புனல் தன்னை மின்
- 64 னுஞ் சென்றதனால் விட்டருளிய கொற்கை போகன்
- 65 வேப்பந் தார் மார்பன் அறுபத்து நாலு திரு விளையாட
- 66 ்லுங் கண்டருளிய சொக்கனாயகற்கு முதற் சங்க நடுச்
- 67 சங்கங் கடைச் சங்கமுங் கண்டருளிய கன்ன பாண்டி
- 68 ய தேவன் தினமுந் தானமும் ஆருகாற் பீடம்மு முத் தளக்கு
- 69 ம் வாசலு நீதியு முறமையும் வொழுக்கமும் வழுவாமல் ந
- 70' டத்தியருளிய பிரமோத்திர காண்டங் கருவை யந்தாதி
- 71 கருவை வெண்பா முதலான பிரபந்தமும் வரதுங்க பாண்டி
- 72 யராலும் நளன் கதை வெற்றி வேற்கை, காசி`காண்டஞ் செ
- 73 ய்தருளிய அதிவீரராம பாண்டியனுக்கு குமாரக் கடவு
- 74 ள் கெவுன் குளிகைக் குடுத்ததின் முதல் நித்திய கரும அநு
- 75 ஷாநங் காசியிலும் ராஜாங்க மிவடத்திலு நடத்திய
- 76 செயலால் கன்னமுக்கூர் வழுதியான் சிரிபெருமாள்
- 77 அழகம் பெருமா ளிறந்தகால மெடுத்த சீவல வரகுண
- 78 ராம பாண்டிய தேவதீக்ஷதற்க் காண்டாவது . . . . க்கு
- 79 சாருவரி ளு தித்திரை மாதம் . . . சுக்கிரவாரமும் பூர்வ பக்ஷத்
- 80 துப் பஞ்சமியும் பூச நக்ஷெத்திரமும் சவுபாக்கிய நாம யோக
- 81 முஞ் சிங்க(ள) சுரன்னமும் பெற்ற சுபதினத்தில் ஆதித்தன் சுக்கிர

82 னுச்சமாயிருக்க இப்படி சுபதினத்தில் தென்காசியி லதி வீ 83 ரராம பாண்டிய்னென்று, காசிகண்ட பராக்கிரம பாண்டிய **ர** ாஜா திருமுன்பாக விசுவேசர் சன்னதியில் அபிஷேகமட 84 ஞ் சிவந்த பாதமூருடைய முதலியாரவர்களுக்கு துவாபர யு 85 கத்தில் கலியுகப் பிரப்பில் காஞ்சீபுரத்தில் யெங்கள் மூல 86 87 புருஷனால் யெழுதிக் குடுத்திரக்கிர ஆலையத்தில் சிலா சா தனப்படிக்கும் ஒளவையாரால் கணப(க)தி அகவலை தீக்ஷ 88 ா உபதேசத்தின் பேரினாங்களநுஷ்டித்து வாழ்ந்துக் கொ 89 90 ண்டிருக்கும் படிக்கும் அபிஷேக மடமென்ற சன்னதி மடஞ் 91 சொக்கலிங்கத்துக்கு அடியேங்கள் தலைக் கட்டொன்றுக் கு வருஷக் காணிக்கை . கம் கலியாணத்தில் பெண்ணுக்கு 92 . க மாப்பிள்ளைக்கு . உம் தீக்ஷைக்கு . எம் யெங்களி 93 ல் வரம்பு தப்பினவர்களுக்கு வாங்குங் கடமையும் சுபமுத 94 லாகிய காரியங்களுக்கும் தலைக்கட்டொன்றுக்கு . . ங் 95 குடுத்துப் போதுவோமாகவும் இந்த தருமத்தை தடைபண் 96 ணினவர்களுக்கு காசிக் கரையில் கோஅ**ஸ்தி** கொலை செய்த 97 தோஷத்தில் போவார்களாகவும் இதை பரிபாலனர் செ 98 ய்துக் கொண்டு வந்தவர்கள் பாற்பாக்கியமும் புத்திர 99 100 சம்பத்தும் அஷ்ட அஸ்வரியமும் $^5$  பெற்று வாள்ந்துக் கொண் 101 டிருப்பார்களாகவும் இந்தபடி பெழுதிக்குடுத்தோம் நந்தக் 102 கோன் வம்சஸ்தர்களிலடக்கம் ஆயர் புது னாட்டார் க 103 ளக்குடியார் பாசியார் சிவியார் முகுந்தர்கள் கெட் டியார் செவ்வலார் யெல்கையாவது மலைக்கு கிள 104

க்கும் வடக்கு காங்கேயன் காஸிபண்ய பராக்ரம நிருபதைஹி

105 க்கு கடலுக்கு மேற்கு காசிக்கு தெற்கு கன்னியாகுமரி

பாண்ட்ய சொக்கலிங்கம் துணை

106

## செப்பேடு எண்-3

| 1          | இதநாவதனா செவ்வா <b>நஸ்ய ரூ</b> ப வித்தத்தம் <sup>6</sup> வச |
|------------|-------------------------------------------------------------|
| 2          | னந் துவாபரயுகத்தில் கலியுகப் பிறப்பில் திருவு               |
| 3          | லகத்துள் மகாசிறப்பு பொருந்திய பதிநாறாயிரங்                  |
| 4          | கொடுமுடி கூடிய கயிலாச கிரியிலே அரசிருக்கு                   |
| 5          | மண்டபத்தில் முப்பத்து முக்கோடி தேவற் நாற்ப                  |
| 6          | த்தெண்ணாயிர முனிவர் கின்னரர் கிம்புருடர் கெரு               |
| 7          | டர் காந்தருவர் சித்தர் வித்தியாதரர் முதலான                  |
| 8          | வர்கள் வணங்கி சூளும்படி பார்வதி சமேதராய்                    |
| 9          | பரமசிவன் திருவோலக்கமாக யெழுந்தருளி                          |
| 10         | யிருந்தா ரப்போது நாரதரை பாற்து லோகாதி                       |
| 11         | சய முண்டாவென்று கேள்க நாரதர் வணங்கி நி                      |
| 12         | ன்று சுவாமி பூலோகத்தில் வல்லான் வலியானெ                     |
| 13         | ன்று ரெண்டு ராச்சதர் மானிட பக்ஷணஞ்செய                       |
| 14         | ரார்கள் அவர்களை சம்மாரம் பண்ண கிருபை                        |
| <b>15</b>  | சய்ய வேணுமென்று விண்ணப்பஞ் செய்ய அ                          |
| <b>1</b> 6 | தற்கு அப்படியே திரு உளம் பற்றின உடனே[த]                     |
| 17         | ன் மழுவை யேரிட்டுப் பாற்கப் பிறந்த னம்படையுடன் அம்பு        |
| 18         | வில் வாழு பரிச்சு சிறு சவளம் பெருஞ்சவள மஞ்சுமணி கட்டி       |
| 19         | ய வல்லெயத்துடன் வந்து பணி ஐவற்கும் பார்வதி திரு நீற         |
| 20         | ளித்து திருப்பள்ளித்தாம ஆரங் கொடுத்துத் தரித்த மகி          |
| 21         | மையால்ப் பள்ளியென்று யிந்தப் படைக்குத் தலைவனானதா            |
| <b>2</b> 2 | ல்ப் படையாச்சி யென்று அப் பரமசிவன் திருவாக்கால் பள்         |
| 23         | ளிபடையாச்சி யென்று நாமகரணஞ் செய்து அளைக்க                   |
| 24         | சமீபமாய்ப் போய்ப் பணிந்து வாய் பொத்தி நிற்க அப்             |

- 25 போது பூலோகத்தில் வல்லான் வலியான் யெ
- 26 ன்று யிரண்டு ராட்சதர் மானிடப் பட்சணஞ்செ
- 27 ய்கிறார்கள் அவர்களை அஞ்சு பேரும் போய் சம்மா
- 28 ரஞ் செய்து வாவென்று திருவுளம் பற்ற உடனே பூடே
- 29 லாகத்தில் சென்று அவர்களர(க்க)னைப் பாற்க காந்தக்
- 30 கலக் கோட்டை பழிங்குக் கலக்கோட்டையாக யிரு
- 31 ந்[த]தால் அதற்குத் தொடைச் சதையை அறுத்து மு
- 32 ளத்துக்கொரு துணுக்காக யெறிந்து படியாக பற்ற ை
- 33 வத்து யேறித் தாவி அதட்டி உலுக்கி அவற்களை சீற அவ
- 34 ற்களெ திற்த்து யுத்தஞ் செய்கையில் யிருபரு யிறை இமை
- 35 ப் பொளுதில் வாங்கி மும்முரசறைந்து கையிலையில் வந்து பா
- 36 **ற்பதி** சமேதரிடத்தில் வி**ண்**ணப்பஞ் செய்ய மகா சந்தே
- 37 ாசப்பட்டு நீங்கள் பூலோகத்துக்குப் போங்களென்று
- 38 திருவுளம் பற்ற அப்போது யெங்களுக்கு பிரமத்தி தோஷ**ம்** நீங்
- 39 கும்படி அனுக்கிரஞ் செய்ய வேணுமென்று விண்ணப்பஞ் ெ
- 40 சய்ய சுவாமி திருவாய் மலர்ந்து காஞ்சீபுரஞ் சன்னதி மடம
- 41 ஞ் செவந்தபாத ஊருடை முதலியாரிடத்தில் தீட்சை

- 42 செய்து பாவம் நீங்க வாள்ந்து கொண்டிருங்கோளெ
- 43 ன்று திருவுளம் பற்ற அந்தப்படி பூலோகத்தில் வந்து காஞ்சீ
- 44 புரம் சன்னதி மடம் செவந்த பாத ஊருடைய முதலியார் ச
- 45 ன்னிதானத்தில் அஷ்டாங்க பஞ்சாங்கமாகப் பணிந்து சுவா
- 46 மி திருவுளம் பற்றினதை விண்ணப்பஞ் செய்து தீட்சை செ
- 47 ய்த உடனே பாவம் நீங்க குருமகா சன்னிதானத்தில் திருக்கர

- 48 த்தால்த் திருநீறுடனே ஜெயஸ்ரீ மங்கள வாக்கு அனுக்கிர
- 49 கித்ததால் செங்கள தேசத்தரசனை செயித்து அவன் கன்
- 50 னிகைகள் அஞ்சுபேரையும் யிவர்கள் அஞ்சுபேரும் கலியா
- 51 ணம் செய்து வரிசைகள் பெற்றனம் உடனே வன்னி நாட்
- 52 டில் வந்திருக்கும்போது காஞ்சி ராசாவுக்கு யெதிரிகளான கு
- 53 ச்சிலி ராசன் சதாதேவ சங்கு ராசன் நாரோசிரராசன் அப்போ
- 54 த்து மீரான் யிவர்களை செயிக்கலாமா வென்று காஞ்சி ராசா கேள்
- 55 க்கீஅது யெவ்வளவென்று போய் சம்மாறஞ் செய்து வந்த
- 56 தில் ராசா சந்தோஷமாய் வெகுமதி குடுக்கப் பெற்றனம்
- 57 பின்னெங்கள் பெண் கற்பின் மகளென்றறிந்து ராசா ஒரு
- 58 பெண் வேணுமென்று கேள்க்க அதற்கு நாங்கள் அக்கினி கு
- 59 ல மல்லவா வென்சு அக்கினி குலமானால் செப்புக் குதிரையை
- 60 மழுவாக காச்சி முன்பின் பதினாறடி பாய யேறி நடத்தினால்
- 61 அக்கினி குலந்தானெனற் அதற்கு அப்படியே யேறி நட
- 62 த்திக் காட்டினம் அதின் பேரில் நிசமென்றறிந்து வெகு ச
- 63 ந்தோஷமாய் ஐந்து பேருக்கும் பிறதி நாமம் வன்னியராய
- 64 னென்றும் பெருமை பெற்றனம்யிதை மதுரை பாண்டிய ரா
- 65 சாக் கேட்டு இவற்களை அளைத்து சந்தோஷமாக அஞ்சுபே
- 66 ருக்கும் வெகுமதி கொடுத்தன ரிந்த ரெண்டு ராசாக்களிடத்
- 67 திலும் ஐந்து யெடமும் புவிக்கொடி மகரக்கொடி பல்லக்கு
- 68 சாமறம் பஞ்ச வற்ன பாவாடை மீனக்கொடி முதலாகிய விரு
- 69 துங் குருகடாக்ஷ விக்ஷனத்தால் நாங்கள் சகலரிடத்தி
- 70 லும் வுயர்வு பெற்றதால் குருவான பாரம் பரையா**க**வும் யெங்களதி
- 71 ல் முரைவழியாய் அலைக்கட்டோன்றுக்கு: வருஷக் காணிக்கை
- 72 . ஒரு பணமும் விவாகத்துக்கு ஒரு பணமும் தீட்சை பேழு பண
- 73 -மும் பெங்களில் குற்றம் செய்தவற்களிடத்தில் வாங்குங் கட

- 74 மையுஞ் சேற்து குடுத்தும் மடத்தில் திருமணச் சிலவு ம
- 75 ற்ற சிலவுகளுஞ் செய்து கொண்டு வருவோமாகவும் இது தவறி நட
- 76 ந்தால் காசியில் கங்கைக் கரையில் பசு பெண்ங் களைக் கொலை செய்த
- 77 பாபத்தில் போவோமாகவு யிந்தப்படிக்கு சுறம் வீரப் பள்ளிப் படை
- 78 யாச்சியாகிய வன்னிய ராயரைந்து பேருடைய கையெழுத்து
- 79 உபாலி நதி வ(ட)கரை வரை கிருஷ்ண வன்னியன்
- 80 2 பெண்ணை வரை செம்பு வன்னியன்
- 81 2 காவேரி வரை வீறு வன்னியன்
- 82 2 சேதுவரை கங்கை வன்னியன்
- 83 2 தில்லைக் கீள்பால் காளத்திவரை இந்திர வன்னியன்



<sup>1.</sup> I am grateful to both of them for having placed befor me the text of these copper-plates for further scrutiny.

<sup>2.</sup> வெஃகா

<sup>3.</sup> பிழைப்பில்லாத படியினாலே

<sup>4.</sup> திருவிளையாடற் புராணத்தில் கூறப்படும் 'வலைவீசிப் புராணம்' ஆகும் இக்கதை.

<sup>5.</sup> அஷ்ட ஐஸ்வர்யம்

<sup>6.</sup> இவ்வரியின் பொருள் விளங்கவில்லை.

## பீழை திருத்தம்

## எசாலம் செப்பேடு

| வரி       | பிழை                                | திருத்தம்                        |
|-----------|-------------------------------------|----------------------------------|
| 3         | தேவதான பள்ளிச்                      | தேவதானப் பள்ளிச்                 |
| 10        | தங்களில் காத[த்து]                  | தங்களில்[தத்து]                  |
| 19        | ஜன நாதச் சருப்பே தி                 | <u>ஐநநாதச்</u> சருப்பேதி         |
| 22        | ந ந் தவன மும்                       | ந ந் தவ நமும்                    |
| 25        | ஐய்யனார்                            | ஐய்ய நா <b>ர்</b>                |
| 55        | <b>டு</b> ம்முடி                    | மு <b>ம்ம</b> டி                 |
|           | ஓலை நாய                             | நம் ஓலை நாய                      |
| <b>57</b> | சோழக்கன்                            | சோழக் <b>கந்</b>                 |
| 58        | கங்கைகொண்[ட]                        | கங்கைகொண்[ட]*                    |
| 60        | உத்தம சோழ மாராயனும்                 | உத்தமசோழ ப்ரஹ்ம                  |
|           |                                     | ம <b>ா</b> ராயனும்               |
|           | இந்நாட்டுத்                         | இ நன <i>ாட்</i> டு த்            |
| 61        | நாட்டு <b>துளா</b> ருடையான்         | நாட்டுத் துளாருடை யான்           |
| 62        | சாழச் சாழகோனும்                     | சாழச் சோழகோனும்                  |
| 64        | ் ஜ <b>க நா</b> த நான               | ஜந <b>நாத</b> நான                |
| 69        | நாராயண                              | நாராயணன்                         |
| 77        | ளூர் நாட்டு                         | ளூர் நாட்டு                      |
| 96        | கிழ் கற்று                          | கீழ் குற்ற <u>ு</u>              |
| 99        | குளத்தூரநேன் குன்றங்கிழான்          | குளத்தூர் நெற்குன் றங்<br>கிழான் |
| 147       | மாசிருடிங்[க]மும்                   | மாசிருடிங்[க]*மும்               |
| 181       | ஜநநா <b>த</b> ச் ச <b>ருப்பே</b> தி | ஜன நாதச் சரு <b>ப்பே</b> தி      |

| வரி         | பிழை                                 |                | திரு <b>த்தம்</b>      |
|-------------|--------------------------------------|----------------|------------------------|
| 183         | வடக்கின்                             | வடக்           | கில்                   |
| 194         | இடத்தே அற்றது                        | இடத்           | தே உற்றது              |
| 209         | இவ்வெள்லையே மே                       | இவ்வெ          | ഖര്തെയ്ധ ഖഥ            |
| 210         | வடவாசறுதியே உற்ற                     | று வடவ         | ாசறு தியே அற்று        |
|             | இவ்வெல்லையே வட                       | <b>இ</b> வ்    | വ <b>ർതെ</b> ഖഥ        |
|             |                                      |                | வாசறு இயே மே           |
|             | ழம் வரிக்குப் பிறகு<br>தல் வேண்டும். | ''பத்தாம் ஏடு  | பின்பக்கம்'' என்றை     |
| 234         | செய்யா தி தாவும்                     | செய்ய          | பா தி தாகவும்          |
| <b>30</b> 9 | நாட்டு தேவதானங்                      | <b>நாட்</b> (  | )த் தேவதானங்           |
| 319         | வள நாட்டு திருவிந்தஞ                 | ளூர் வள ந      | ாட்டுத் திருவிந்தளூர்  |
| 321         | மாந்தைக் கிழார்                      | <b>ம</b> ா ந்ன | த கிழார்               |
| பக். எண்    | . வரி                                | பிழை           | திருத்தம்<br>திகுத்தம் |
| 52          | 11                                   | Piece          | Pieces                 |
| 53          | 15                                   | King,          | King.                  |
| 55          | 23                                   | hear           | heart                  |
| 55          | 27                                   | of             | on                     |
| 55          | 29                                   | crises         | crisis                 |
| 58          | 9                                    | thosc          | those                  |
| 60          | 3                                    | male           | Delete                 |
| 60          | 9                                    | Goddess        | Goddesses              |
| <b>60</b>   | 20                                   | which          | Delete                 |
| <b>60</b>   | 24                                   | where          | were                   |
| 60          | 30                                   | Goddess        | Goddesses              |
| 61          | 1 .                                  | Saraswati.     | Saraswati,             |
| 61          | 1                                    | They           | they                   |
| 62          | 12                                   | circles        | circle                 |
| 63          | 11                                   | Goddessess     | Goddesses              |
| 65          | 31                                   | Goddessess     | Goddesses              |